# جان بيور

نویسنده ی کتاب پرفروش « دام شیطان»



خارق العاده

زندگی ای که به آن خوانده شده اید!

# جان بيور

# خارق العاده

زندگی ای که به آن خوانده شده اید

#### Driven By Eternity Farsi by John Bevere © 2012 Messenger International

www.MessengerInternational.org

Originally published in English

Additional resources in Farsi are available for free download at :

www.CloudLibrary.org

To contact the author: JohnBevere@ymail.com

# من این کتاب را به پسرم آستین مایکل بیور

\*\*

تقديم ميكنم...

خداوند تو را مبارک سازد.

تو قابل اطمينان، امين وبي ريا هستي.

تو نیرومند، شوخ و مبتکری.

تو باعث شادی هستی.

دیدن زندگی خارق العاده ی تو مایه ی لذت و خوشی من است.

تو را تا ابد دوست خواهم داشت بسرم....

# فهرست مطالب

| سپاس گزاری                 |    |
|----------------------------|----|
| خارق العاده٧               | ١  |
| شما مورد محبت هستید        | ۲  |
| خشنودی خدا                 | ٣  |
| هویدا، آن چنان که هستیم    | ٤  |
| قادر به انجامش هستید!      | ٥  |
| قدرت خشنود ساختن۸۰         | ٦  |
| فیض و راستی                | ٧  |
| تازگی زندگی                | ٨  |
| تقدس                       | ٩  |
| به هدف نرسیدن، هرگز!       | ١. |
| پادشاهی در میان ما         | ١١ |
| دسترسی                     | ۱۲ |
| فراتر از درک               | ۱۳ |
| ايمان سرسخت است            | ١٤ |
| به چه چیزی گوش می دهید؟۲۱۰ | 10 |
| ۲۳۰                        | ١٦ |
| حكومت شكوهمند خدا          | ۱۷ |
| ييوست                      |    |

# سپاس گزاری

ژرف ترین سپاس هایم نثار....

لیزا. همسر زیبایم، بهترین دوستم، عشقم، مادری بی نظیر، وفادارترین حامی ام و شریکم در خدمت. تو حقیقتا هدیه ی خدا به من و کلیسای محبوب او هستی. من تو را دوست داشته و گرامی می دارم.

چهار پسرم؛ ادیسون، آستین، الکساندر و آردن. هر کدام از شما شادی بزرگی به زندگی من آورده اید. هر کدام از شما گنجی در زندگی ام هستید. از شما نه تنها برای تشویق هایتان بلکه برای همراهی تان نیز سیاس گزارم.

کارکنان و اعضای موسسه ی بین المللی «پیام آور». از شما برای و فاداری و همراهی و حمایت هایی تزلزل ناپذیرتان سپاس گزارم. کارکردن با شما مایه ی شادی من است و به خدمت خدا با یکدیگر افتخار می کنم. من و لیزا تک تک شما را دوست داریم.

دوستان هم خدمت من در سراسر دنیا. حیف که نمی توانم در این فضای اندک نام همه ی شما را بنویسم. برای دعوت هایتان ممنونم و به صحبت و خدمت در کلیساها و کنفرانس های شما افتخار می کنم.

تام وینترز و استیو کاب. برای تشویق هایتان و باور کلام خدا که در قلب من مشتعل بوده ، قدردانتان هستم.

بروس نیگرن. از تو برای تسلط و مهارتت در ویراستاری این پروژه سپاس گزارم. اما بیش از هر چیز برای حمایت سپاس گزارم.

همه ی پرسنل واتربروک مالتنوما. برای حمایت تان از این پیغام و برای کمک حرفه ای و دلسوزانه تان سپاس گزارم. شما گروهی بی نظیر برای همکاری هستید.

و بیشترین قدردانی و سپاسم نثار خداوند و سرورم. چگونه واژگان قادرند سپاس گزار آنچه در زندگی من و برای قوم خود انجام داده ای باشند. عمیقا دوستت دارم، بیش از آنچه کلمات قادر به توصیفش باشند.

### فصل اول

# خارق العاده

"چنان که آمده است: «آنچه را هیچ چشمی ندیده، هیچ گوشی نشنیده، و به هیچ اندیشه ای نرسیده، خدا برای دوستداران خود مهیا کرده است.»" (اول قرنتیان ۲: ۹)

این واژگان نقشی غیرقابل تصور و هستی ای فوق العاده را به تصویر می کشند؛ تصویری آن قدر دور که هیچ موجود فانی و میرایی آن را نشناخته و تجربه نکرده است. ممکن است این کلمات را قبلا هم شنیده و آن را تنها به جلال آسمان ربط داده باشید. اما در حقیقت این واژه ها برای همین جا و همین زمان [زندگی در جسم] نوشته شده اند! چرا که نویسنده یعنی پولس رسول ادامه می دهد: "زیرا خدا آن را توسط روح خود بر ما آشکار ساخته، چراکه روح همهچیز، حتی اعماق خدا را نیز میکاود." (آیه ۱۰)

پولس که در دوران شروع کلیسا زندگی می کرد، انگیزه ای الاهی داشت تا آنچه را که پیش تر در چشمان و گوش ها و تصور پنهان بود، روشن سازد. او در ادامه به شرح ماموریت زندگی اش می پردازد و می نویسد:

"و بر همگان طرح اجرای رازی را روشن سازم که طی اعصار گذشته نزد خدایی که همه چیز را آفرید، پوشیده نگاه داشته شده بود. تا اکنون از طریق کلیسا حکمت گوناگون خدا بر ریاستها و قدرتهای جایهای آسمانی

آشكار شود" (افسسيان ۳: ۹– ۱۰).

شخصی که بالاتر از همه چیز قرار دارد خواستار زندگی ای خارقالعاده  $^{(1)}$  برای شماست. او پدری است که درست مانند هر پدر خوبی، از کامیابی و شادی فرزندانش لذت می برد. نام او خداست! هیچ چیز بیش از این که شما را در بالاترین ظرفیت خود ببیند، او را خرسند نمی سازد.

نقشه ی خارقالعاده ی خدا وقتی آشکار می شود که ما به شکلی خارقالعاده زندگی کنیم. چیزی که فرشتگان نیز درباره اش گفتگو می کنند.

# خارق العاده

خارق العاده! تنها با شنیدن این واژه ی شگفت انگیز میل به فراتر رفتن از هنجارها و معیارها و عبور از وضع موجود بروز می یابد. این واژه به معنای "ماورای معمول، استثنایی و فراتر رفتن از معیارهای عادی" است. واژهای مترادفش: "جالب توجه، شگفت انگیز و غیر قابل تصور" می باشند. برای درک بهتر این واژه ی الهام بخش، متضادهایش را نیز باید لحاظ کرد: "عادی و معمولی".

لحظه ای در این باره تعمق کنید: واژه متضاد "خارق العاده"، "معمولی" است. اگر صادق باشیم همه ی ما می خواهیم زندگی مان معنادار تر و فراتر از چیزی که دیده و می دانیم باشد. در هر یک از ما خواستی درونی برای بالاتر رفتن از شرایط عادی وجود دارد، مگر آنکه مانعی بر سر راهش باشد. ما مشتاق زندگی ای خارق العاده هستیم.

بیشتر فیلمهای پر فروش که قلب عموم را به تسخیر درآورده اند به قدرت های ماورایی و خارق العاده می پردازند. مرد عنکبوتی، سوپرمن، هالک شگفت انگیز، جنگ های ستاره ای، سه گانه ارباب حلقه ها، نارنیا، ماتریکس، چهار شگفت انگیز، مردان ایکس، هری پاتر، دزدان دریایی کاراییب و نمونه های بسیار دیگر. به این مجوعه، فیلم هایی با قهرمانان خارق العاده که کارهای حیرت انگیزی انجام داده و زندگی ای استثنایی دارند را نیز اضافه کنید؛ قهرمانانی همچون بت من، مرد آهنی، ایندیاناجونز، زورو، ویلیام والاس،

رابین هود، اسپارتاکوس، سرجوخه یورک و نام های بسیار دیگر. از سال ۲۰۰۹ هفده فیلم از بیست و پنج فیلم پر فروش در این مجموعه جا می گیرند؛ در واقع هفتاد درصد و اگر آن را به آمار پنجاه فیلم برتر تاریخ سینما بسط دهید تنها درصد اندکی تغییر خواهد کرد. جالب است که اکثریت فیلم های محبوب همهی دوران، داستان های عاشقانه، جنایت های رمزآلود، تریلرهای جاسوسی، فیلم های جنگی، زندگی های واقعی، فیلم های ورزشی، وسترن، داستان های پلیسی و یا درام های خانوادگی و نوجوانانه نیستند. در جدول پرفروش ها فیلم هایی که بر محور شخصیت های خارقالعاده می چرخند، شخصیت هایی که کارهای شگفت انگیز انجام می دهند و از توانایی ها و قدرت انسانی فراتر می روند، در صدر هستند. چرا؟ زیرا "خارقالعاده" چگونگی زندگی ای است که برای آن خلق شده ایم. این نقشه ی خدا از همان آغاز بود.

### تصوير مسيحيت

متاسفانه نقشه ی خدا و اجرای انسانی آن نقشه، اغلب یکسان نیستند. یکی از دلایل اصلی ای که من سال ها از مسیحیت دوری می کردم، تصویر آن بود. من نیز همانند بسیاری دیگر، مردان خدا را منتقدانی می دیدم که با چماق انجیل، عیب های دیگران را داوری می کنند. یا آدم هایی که منفعل، عقب افتاده و نادان بودند. این ایده که مسیحیان پیشگامانی بودند که تفکر و زندگی شان خارج از چارچوب ها بود و به شیوه ای خارق العاده سلوک می کردند، هرگز به ذهن من خطور هم نمی کرد. تصورم از زنان مسیحی حتا بدتر از این بود. تصور می کردم که آن ها درباره ی هیچ موضوع مهمی بحث نمی کنند، لباس های زشت و از مد افتاده می پوشند و از ظاهرشان غافل اند. به نظر من برای این زن های خداترس، فراتر رفتن از وظایف خانهداری، ناپسند و زشت می نمود و بی سابقه بود که به شیوه ای دیگر رفتار کنند. من ناپسند و زشت می نمود و بی سابقه بود که به شیوه ای دیگر رفتار کنند. من به عنوان یک مرد جوان نمی خواستم همسرم از فکر کردن منع شده باشد و در همراهی من در مخاطرات و ریسک های زندگی پا پس بکشد. من یک

من مسیحیت را بدون شور زندگی می دیدم. ایماندار شدن به معنای از دست دادن فردیت ام، چشم پوشی از خلاقیت، برتری، لذت، موفقیت در بازار کار، ورزش، سیاست، تحصیل و دیگر بخش های زندگی بود. من از این موضوع آگاه نبودم که دیدگاهم در تقابل با شیوه ای است که خدا ما را برای زندگی آفریده. او کسی است که خواست خارق العاده بودن را در ما دمیده است. ببینید خود خداوند چه می گوید:

"آنگاه خدا گفت: «انسان را به صورت خودمان و شبیه خودمان بسازیم، و او بر ماهیان دریا و بر پرندگان آسمان و بر چارپایان و بر همهٔ زمین و همهٔ خزندگانی که بر زمین میخزند، فرمان براند.» پس خدا انسان را به صورت خود آفرید، او را به صورت خدا آفرید؛ ایشان را نر و ماده آفرید. خدا ایشان را برکت داد و خدا بدیشان فرمود: «بارور و کثیر شوید و زمین را پر سازید و بر آن تسلط یابید. بر ماهیان دریا و بر پرندگان آسمان و بر هر جانداری که بر زمین حرکت میکند، فرمان برانید.» (پیدایش ۱: ۲۱– ۲۷).

ما ساخته شده ایم تا طبیعت الاهی را باز بتابانیم. او خطاب به زن و مرد گفت: "بارور و کثیر شوید، زمین را پر سازید و در آن تسلط نمایید." آدم به عنوان انسان نخست، همه حیوانات زمین را نامگذاری کرد (من مطمئنم که زن نیز درگیر این کار می شد، اما هنوز آفریده نشده بود.) خداوند حیوانات را نزد آدم آورد و مسئولیت نام گذاری آن ها را به او سپرد. بیش از یک میلیون گونهی جانوری بر زمین وجود دارد. آدم نه تنها دارای قدرتی خلاقه برای نام گذاری آن ها بود بلکه این توانایی را نیز داشت که تک تک آن ها را به یاد آورد. این جا با فردی خارق العاده طرفیم که کاری عظیم و غیر قابل تصور را انجام داد!

شاید بپرسید: "اما به محض این که آدم هبوط کرد، آیا این توانایی در اثر نااطاعتی اش از دست نرفت؟" خیر، عیسا، فساد و خرابی ای را که آدم برای نسل انسان به بار آورده بود، ترمیم کرد [و به حالت نخست بازگرداند.] پولس در این رابطه می نویسد:

"پس همانگونه که یک نافرمانی به محکومیت همهٔ انسانها انجامید، یک عمل پارسایانه نیز به پارسا شمرده شدن و حیات همه ی انسانها منتهی میگردد." (رومیان ۱۸۰۰).

واژه ی حیات [۱۲] صرفاً بیانگر زندگی ما در آسمان نیست، بلکه به زندگی

اکنون و حال ما در این جا نیز می پردازد. عیسا نه تنها آنچه آدم از دست داد را بازیابی نمود، بلکه چیزی به مراتب بیش تر را برای ما تدارک دید: توانایی بالقوه ی داشتن یک زندگی خارق العاده! حقیقت این است که خداوند نه تنها می خواهد ما زندگی ای خارق العاده داشته باشیم، بلکه ما را برای داشتن آن نیز تجهیز نموده است. هرگز این کلمات را فراموش نکنید، آن ها را بر وی تابلوی قلب تان حک کنید. یک زندگی شگفت انگیز، عالی و خارق العاده منحصر به برخی افراد خاص نیست. اصلاً اهمیت ندارد که شما چه کسی منحصر به برخی افراد خاص نیست. اصلاً اهمیت ندارد که شما چه کسی رهبر دولتی، زن خانه دار، ورزشکار، کارگر کارخانه، آرایش گر، شبان (این فهرست تمام ناشدنی است) هستید، مهم نیست، زیرا شما برای داشتن یک زندگی خارق العاده در آن نقشی که در زندگی برعهده دارید، خلق شده اید. قدرت انجام کارهای برجسته و شگفت انگیز و داشتن یک زندگی استثنایی قدرت انجام کارهای برجسته و شگفت انگیز و داشتن یک زندگی استثنایی به شغل ما بستگی ندارد، بلکه مربوط به خواست قلبی ماست. این نه تنها خواست خدا بلکه خوشی بزرگ او نیز هست که ما این گونه باشیم.

هالیوود، افراد مذهبی و فرهنگ ما، برای من یک تصویر محدود و کج و کوله از مردان خدا ترسیم کرده بودند. چرا من چنین تصویر اشتباهی را در ذهن خود داشتم؟ خدا، شما و من، دشمن مشترکی به نام شیطان داریم که "فرمانروای این جهان" "رئیس قدرت هوا" و "رئیس این جهان" نامیده شده است. او سیستم دنیا را کنترل می کند و بر افکار کسانی که به خدا تعلق ندارند نفوذ دارد. او میلیون ها فرشته ی سقوط کرده و دیو را برای اجرای حیله های بزرگش در اختیار دارد. حقیقت تاسف بار این است که اغلب کلیساها، حیله های شیطان را به برخی رفتارها نظیر کشاندن مردم به نوشیدن مشروبات الکلی و دیدن صحنه های مستهجن فیلم ها محدود کرده اند. اما او بسیار حیله گرتر از این حرف هاست و دامنه ی گسترده ای از دام ها و تحریف ها را به کار می برد. ما هدف نخستین او را از یاد برده ایم. او بیشتر از این می ترسد که مسیحیان دریابند که خدا آن ها را آفریده تا افرادی خارق العاده با توانایی انجام کارهای غیر معمول و شگفت انگیز افرادی خارق العاده با توانایی انجام کارهای غیر معمول و شگفت انگیز باشند. چیزی که باید تصور جامعه از مسیحیان باشد [اما نیست].

برخلاف شهرت کنونی مسیحیان، یکی از بزرگترین چالش های کلیسای نخستین، مواجهه با مردم فریب خورده ای بود که ایمانداران را خدایان یا ابرقهرمانان می پنداشتند. کورنلیوس که افسر یکی از قدرتمندترین ارتش های

جهان بود، سجده کرد تا پطرس و همراهان او را پرستش کند. پطرس بلافاصله او را بلند کرد و گفت: "...برخیز؛ من نیز انسانی بیش نیستم»" (اعمال رسولان ۱۰: ۲۲).

در شهری به نام لستره، جمعیت با دیدن پولس و برنابا، به زبان لیکاتونی فریاد برآوردند: "خدایان به صورت انسان بر ما فرود آمده اند! آنها خدایند!". پولس بدون معطلی به اصلاح آنها پرداخت: "پس با صدای بلند به او گفت: «بر پاهای خود راست بایست!» آن مرد از جا جُست و بهراه افتاد..." (اعمال رسولان ۱۶: ۱۱ و ۱۶). وقتی پولس در مالت در حال جمع کردن هیزم بود، ماری سمی او را نیش زد. او مار را به درون آتش انداخت و ساکنان انتظار داشتند که او بمیرد. " مردم انتظار داشتند بدن او وَرَم کند یا این که ناگهان بیفتد و بمیرد. امّا پس از انتظار بسیار، چون دیدند هیچ آسیبی به او نرسید، فکرشان عوض شد و گفتند از خدایان است." (اعمال رسولان ۲۸: ۲).

بی ایمانان درباره ی کلیسای نخستین می گفتند: "امّا چون ایشان را نیافتند، یاسون و برخی دیگر از برادران را نزد مقامات شهر کشاندند و فریاد برآوردند که «این مردان که همهٔ دنیا را به آشوب کشیدهاند، حال به اینجا آمدهاند" (اعمال رسولان ۱۷: ۲). مسیحیان در نظر جامعه آن دوران بسیار محترم و ارزشمند بودند. در سرتاسر شهر اورشلیم "مردمان همگی ایشان را بسیار محترم می داشتند" (اعمال رسولان ٥: ۱۳). در نسل ما نیز هر یک از ما باید چنین روشی را دنبال کنیم تا برای کلیسا همین احترام را ایجاد نماییم.

### یک سفر

در صفحات بعد، عازم سفری خواهیم شد تا به درکی کامل از راه خارقالعاده ای که خدا برای زندگی مان می خواهد، برسیم. از شما می خواهم که از موضوعات سطحی نگذرید و از روی فصل ها به سادگی عبور نکنید، چرا که هر فصلی بر پایهی فصل پیشین خود بنا شده است. نمی خواهم شما همان تجربهی مرا در دوران بلوغم داشته باشید. من مرتباً برای دیدن فیلمی که همه ی خانواده با هم تماشا می کردیم، دیر می رسیدم. یک روز عصر

درست آخر فیلم داستان وست ساید، وارد اتاق نشیمن شدم. شخصیت اصلی مرد در حال مردن بود و حرف های آخرش را می زد – کلمات اوج قصه. من، پدرم، مادرم و خواهرانم با هم شاهد این صحنه بودیم. اما اثری که بر من داشت کاملاً با دیگران متفاوت بود. نمی فهمیدم که چرا مادرم و خواهرانم گریه می کنند. حتی پدرم نیز غمگین و محزون بود. فکر می کنم علتش دیر آمدن من بود – چشم بسته غیب گفتم! همان صحنه ای که والدین و خواهرانم را میخ کوب کرده بود بر من هیچ اثری نداشت، چرا که من تنها در انتهای فیلم به آن ها ملحق شده بودم.

من نمی خواهم این اتفاق در ارتباط با پیغام این کتاب برای شما بیفتد. این کتاب یک مکاشفه ی تدریجی است که این پتانسیل را دارد تا برای همیشه عادی بودن را از زندگی خود حذف کنید. من از روی تجربه حرف می زنم، زیرا از زمانی که خدا را جستم، تحقیق کردم، نوشتم و بر روی این کتاب دعا کردم، برای همیشه عوض شدم.

اگر این سفر را با من آغاز کنید نه تنها در خواهید یافت که برای خارقالعاده زیستن و خارقالعاده بودن خلق شده اید، بلکه حقیقتاً درک خواهید کرد که چگونه خارقالعاده زندگی کنید. پیش از آغاز بیایید با هم دعا کنیم تا خدا خواستش را برای شما آشکار سازد.

"خدای عزیز، چنان که این کتاب را می خوانم، دعا می کنم روح القدس ات مرا تعلیم دهد. دعا می کنم تا عظمت و شکوه خواندگی و دعوتی را که بر من قرار گرفته دریابم. می خواهم قدرتی را که در من برای انجام دعوتم قرار داده ای، بشناسم و تو را با آن جلال داده و دلت را شاد سازم. تو مرا در این جا برای چنین لحظه ای قرار داده ای. دعا می کنم این پیغام مرا برای تمام کارهای شگفت انگیزی که می خواهی من در زمین انجام دهم تجهیز نماید. در نام عیسای مسیح می طلبم. آمین."

### فصل دوم

# شما مورد محبت هستيد

من و همسرم – لیزا– چهار پسر داریم که هنگام نوشتن این کتاب بین سنین ۱۶ تا ۲۲ سال هستند. چند سال پیش هنگامی که از خوردن غذا در کنار هم لذت می بردیم، رو به آن ها کردم و گفتم: "پسرها، شما نمی توانید هیچ کاری انجام دهید تا من و مادرتان، شما را بیش تر از آنچه که اکنون دوست تان داریم، دوست داشته باشیم و برعکس، کاری هم نمی توانید بکنید تا ما شما را کم تر از آنچه دوست داریم، دوست داشته باشیم!"

می توانستم ببینم که کلماتم تا چه اندازه آن ها را خوشحال کرد و به آن ها احساس امنیت بخشید. چه کسی هست که نخواهد پدر و مادرش دوستش داشته باشند؟! اما آنچه در ادامه به آن ها گفتم، باعث شد در برابرم جبهه بگیرند: "اما پسرها، شما موظف اید من و مادرتان را با کارهایتان خشنود سازید!" لبخندشان محو و حالت صورت شان جدی و متفکر شد. آن ها دریافتند که خشنودی ما مانند محبت مان غیرشرطی نیست و به رفتار آن ها سبتگی دارد.

می دانم که امکان دارد این حرف شما را شوکه کند، اما همین موضوع در ارتباط ما با خدا هم صادق است. ما نمی توانیم کاری کنیم که او بیش تر از آنچه در گذشته دوستمان داشته، دوستمان داشته باشد، و برعکس

نمی توانیم کاری کنیم که محبت او کم تر شود. اما این که او تا چه اندازه نسبت به ما احساس خشنودی می کند، داستان دیگری است.

در سال های اخیر ما درباره ی محبت بدون شرط خداوند، بسیار شنیده ایم که البته موضوعی بسیار مفید و ضروری است؛ اما بسیاری از مردم ناخودآگاه از محبت خدا نسبت به خودشان چنین نتیجه می گیرند که خداوند از آن ها خشنود نیز هست. این مطلب به هیچ وجه درست نیست.

خب، پس چه چیزی به خشنودی خدا ارتباط دارد؟ من باور دارم که همه ی ما در ارتباط با خشنودی خدا در همان مسیری باید حرکت کنیم که فرزندان در تلاش اند تا پدر و مادرها را خشنود سازند. سال هاست که با شور و هیجان چنین دعا کرده ام: "پدر، می خواهم به بهترین شکلی که یک انسان می تواند، تو را خشنود سازم!" این دعا منطبق با همان مطلبی است که پولس رسول به همه ی ایمان داران نوشت:

"پس خواه در بدن منزل داشته باشیم و خواه در غربت از آن به سر بریم، این را هدف قرار داده ایم که او را خشنود سازیم." (دوم قرنتیان ۵: ۹)

عبارت کلیدی در این آیه "خشنود سازیم" است. چگونه می توان نه تنها باعث خشنودی او، بلکه "خشنودی کامل" او شد؟ و هنگامی که او را این چنین خشنود می سازیم، او چگونه پاسخ می دهد؟

من بخش زیادی از این کتاب را به پاسخ این پرسش پرداخته ام، اما ابتدا اجازه دهید مطمئن شویم که ژرفای حیرت انگیز محبت او را نسبت به خود درک کرده ایم. توضیح خواهم داد.

# محبت غیرشرطی خدا برای هر یک از ما

محبت خدا نسبت به ما غیرشرطی و تغییرناپذیر است. این مطلب به روشنی در واژگان دعای عیسا در شب پیش از مصلوب شدنش هویداست:

"من در آنان و تو در من. چنان کن که آنان نیز کاملا یک گردند تا جهان بداند که تو مرا فرستاده ای، و ایشان را همان گونه دوست داشتی که مرا دوست داشتی." (یوحنا ۱۷: ۲۲)

۱ در متن انگلیسی آیه «Well pleasing» آمده که به معنای تاکید مضاعف بر خشنودی خدا یا بیش ترین حد خشنودی است. البته در ترجمه ی NIV ،عبارت please him آمده که با ترجمه ی فارسی منطبق است.

آیا موضوع را گرفتید؟ او شما را به اندازه ی عیسا دوست دارد! این بیش تر از درک ماست. ممکن است با خود فکر کنید: "شاید منظور عیسا فقط شاگردانی است که با او دور میز شام آخر نشسته بودند، به هر حال آن ها انجیل را به سراسر دنیای آن زمان بردند و همه -جز یک نفرشان به خاطر ایمان شان شهید شدند."

اگر چنین می اندیشید، محبت بنیادی خدا را با فرد دیگری اشتباه گرفته اید. این طرز فکر درست نیست. محبت او جدا از کاری است که برای او انجام می دهیم.

یکی دیگر از ایرادات و مخالفت ها نسبت به محبت عمیق خدا، می تواند به این شکل بیان شود: "این موضوع مربوط به گروه خاصی از افراد است که در آن زمان به وسیله ی خدا بر زمین قرار گرفتند و او آن ها را بیش تر از مابقی نسل بشر دوست داشت." بدون شک این استدلال نادرست است، زیرا در همان دعا عیسا می گوید:

"درخواست من تنها برای آن ها نیست، بلکه همچنین برای کسانی است که به واسطه ی پیام آن ها به من ایمان خواهند آورد." (یوحنا ۱۷: ۲۰)

اگر شما به عیسای مسیح ایمان دارید، به طور مستقیم یا غیرمستقیم پیام این رسولان را شنیده اید. این مردان، بیش تر کلمات عهد جدید را نوشته اند که یا خودتان آن را خوانده اید یا به وسیله ی افراد دیگری که انجیل را با شما در میان نهاده اند، شنیده اید. شما نمی توانستید بدون شهادت و پیام آن ها به عیسای مسیح ایمان داشته باشید.

نمونه ی دیگر مخالفت ها به عظمت این محبت، معمولا به این شکل نمود می یابد که: "بله، من می توانم به محبت غیرشرطی خدا نسبت به خودم باور داشته باشم، اما من به طرز وحشتناکی گند زده ام، پس یقینا او نمی تواند مانند گذشته، مرا دوست داشته باشد!"

یک دروغ دیگر! در کتاب مقدس نوشته شده که محبت خدا: "با همه چیز مدارا می کند، همواره ایمان دارد، همیشه امیدوار است و در همه حال پایداری می کند." (اول قرنتیان ۱۳: ۷-۸)

محبت او نسبت به شما هرگز كاستى نمى يابد و كهنه نمى شود. اين

#### شما مورد محت هستند

غیرممکن است، زیرا محبت او نسبت به شما بر اساس رفتار شما نیست بلکه مبتنی بر شخصیت امین خداوند است. محبت خدا نسبت به ما آن قدر فراگیر است که نمی توانیم به سادگی وسعت آن را درک کنیم. بیایید اسناد حقیقی محبت او را بررسی کنیم. او عیسا را فرستاد تا برای ما بمیرد، در حالی که ما هنوز دشمن او بودیم (رومیان ۵: ۱۰). یوحنای رسول نوشت:

"زيرا خدا جهان را اينقدر محبت نمودكه پسر يگانه ى خود را داد تا هر كه به او ايمان آورد هلاك نگردد، بلكه حيات جاويدان يابد." (يوحنا ١٦: ١٦)

چرا خدا عیسا را به ما داد؟ پاسخ ساده است: تا ما را بازخرید نماید. جد ما –آدم – وقتی به کلام شیطان در باغ عدن گوش سپرد، خود و همه ی نسل خود را (که شامل من و شما هم می شود) به اربابی جدید [شیطان] سپرد. آدم به شکلی گستاخانه نسبت به خدا نااطاعتی کرد و خود و نسل اش را از آفریدگارشان جدا ساخت. اما از آن جایی که خدا انسان ها را بسیار دوست داشت، ما را به حال خود رها نکرد تا همان سرنوشت شیطان و فرشتگان همراهش را داشته باشیم (جهنم یا دریاچه ی آتش ابدی). خداوند به نقشه ای خلاقانه نیاز داشت تا ما را بازخرید نماید. او این کار را با فرستادن عیسای مسیح کرد. نفر دوم در الوهیت – کسی که به وسیله ی روح القدس و از باکره زاده شد، عیسا، خدای کامل و انسان کامل بود و به شکلی کامل و بی نقص زندگی کرد. (تنها انسانی که بدون گناه، قدم به زمین نهاد [و در آن زیست]. او را به صلیب کشیدند و به این ترتیب بهای نااطاعتی ما نسبت به خدا را پرداخت. او داوری و حکم ما را بر خود گرفت تا ما را برهاند.

هیچ چیز دیگری نمی توانست ما را بازخریداری نماید، چرا که خداوند می گوید:

"همان ها که بر اموال خود توکل دارند و به ثروت بسیار خویش می بالند؟ به یقین کسی فدیه ی جان برادر خویش نتواند داد و خون بهای او را به خدا نتواند پرداخت؛ زیرا فدیه ی جان انسان گران بهاست، و هیچ بهایی کافی نخواهد بود." (مزمور ۹: ۲-۸)

بهای جان ما آن قدر گران است که هیچ کس جز عیسا قادر نبود آن را بازپرداخت نماید. در کتاب مقدس می خوانیم: "به بهایی گران خریده شدهاید" (اول قرنتیان ۱: ۲۰) در جایی دیگر می خوانیم که: "در او، ما به واسطه ی خون وی رهایی یافته ایم، که این همان آمرزش گناهان است، که آن را به اندازه ی غنای فیض خود، همراه با حکمت و فهم کامل، به فراوانی به ما بخشیده است." (افسسیان ۱: ۷-۸)

هیچ کسی یا چیزی برای خدا باارزش تر از عیسا نیست. اما خدا می دید که ارزش ما با آنچه برای او دارای بالاترین ارزش بود، برابر است. و حال یک حقیقت شگفت انگیز: اگر ارزش من و شما نزد خدا حتا یک ریال کم تر بود، او هرگز ما را بازخرید نمی کرد، چراکه خدا هرگز یک معامله ی بی منفعت انجام نمی دهد. خدا خرید بدی انجام نداد (دوباره آیه را یادآوری می کنم که می گوید: "به بهایی گران خریداری شده اید")، یک خرید بد، خریدی است که شما چیز باارزشی بدهید و چیزی کم ارزش تر را به دست آورید. در چشمان خداوند، ارزش عیسا با ارزش شما برابر است!

حال می فهمید که تا چه اندازه برای خدا مهم هستید. به همین دلیل است که عیسا دعا می کند: "... و ایشان را همان گونه دوست داشتی که مرا دوست داشتی!" (یوحنا ۱۷: ۲۳) این یک محبت خارق العاده است!

### محبت عیسا نسبت به شما

مدت زیادی از ایمان آوردنم نگذشته بود که گفتوگویی شگفت آور و جذاب با خداوند داشتم. هیچ صدای قابل شنیدنی نبود، اما پیغامی که از درون قلبم می آمد، مرا در بر گرفته بود: "آیا می دانی که تو را ارزشمندتر از خود می شمرم؟!"

می توانید تصور کنید که این واژگان تا چه اندازه مرا به وحشت انداخت؟ آیا این دشمن بود که تلاش می کرد تا دانه ای کفرآمیز یا فکری مغرورانه را در ذهنم بکارد؟ چه طور ممکن است کسی که خود آفریدگار تمام جهان و هستی است، به من که غلامی بیش نیستم بگوید که مرا ارزشمندتر از خود می شمرد؟ در جواب گفتم: "از من دور شو ای شیطان! تو قصد داری مرا به گناه بکشانی." در اعماق روحم می دانستم که این صدای عیساست [نه شیطان] اما هنوز مطمئن نبودم. با وجود این که نوایمان بودم اما می دانستم شیطان] اما هنوز مطمئن نبودم. با وجود این که نوایمان بودم اما می دانستم

که به ما فرمان داده شده: "هر روحی را بیازمایید" (اول یوحنا ۱: ۱) با این طرز فکر پاسخ دادم: "خداوندا، من هنوز نمی توانم این گفته را باور کنم، مگر آن که سه نمونه ی محکم از عهد جدید در اثبات آن برایم بیاوری!"

گفتن این جمله به خدا مرا به وحشت می انداخت، اما می دانستم که کار درستی است، و خیلی زود در قلبم حس کردم که خداوند با درخواست من مشکلی ندارد. در حقیقت حس می کردم او از خواسته ی من خشنود است.

خدا تقریبا بلافاصله به درخواستم پاسخ داد: "فیلیپیان ۲: ۳ چه می گوید؟" من این آیه را قبلا می دانستم بنابراین از حفظ آن را برای او تکرار کردم: "هیچ کاری را از سرِ جاه طلبی یا تکبر نکنید، بلکه با فروتنی دیگران را از خود بهتر بدانید."

خداوند گفت: "این اولین گواه کتاب مقدسی!"

به سرعت در جواب گفتم: "نه خداوندا، پولس درباره ی تو حرف نمی زند! او به ایمان داران فیلیپی تعلیم می دهد که دیگران را بهتر از خود بدانند. او در این باره که تو چگونه با من رفتار می کنی و برایم ارزش قائلی، حرفی نمی زند."

خداوند بلافاصله پاسخ داد: "من از فرزندانم کاری که قرار نیست خودم انجام دهم، نمی خواهم."

غافلگیر شده بودم. خداوند ادامه داد: "این مشکل اکثر خانواده هاست. پدران و مادران از فرزندان شان کاری را می خواهند که خود آن را انجام نمی دهند. خیلی نمی دهند، یا از کاری منع شان می کنند که خود آن را انجام می دهند. خیلی از والدین به فرزندان شان می گویند: دعوا نکنند، در حالی که خودشان جلوی آن ها دعوا می کنند و بعد متعجب می شوند که چرا فرزندان شان دعوا می کنند. من هرگز چنین نمی کنم. من همان کاری را که به فرزندانم می دهم!"

من هنوز اندکی بدگمان بودم، بنابراین گفتم: "این فقط یک نمونه بود، من دو مدرک دیگر هم می خواهم." آن گاه درونم پرسش او را شنیدم: "چه کسی را بر صلیب آویختند؟ تو را یا مرا؟" گیج شده بودم. او ادامه داد: "مرا بر صلیب آویختند تا گناهان، ضعف ها، مرض ها، بیماری ها، فقر و داوری تو را بر خود گیرم و دست آخر به خاطر تو مردم، چون تو را ارزشمندتر از خود می دانستم."

در آن لحظه كلمات پطرس به يادم آمد: "او گناهان ما را در بدن خويش

بر دار حمل کرد." (اول پطرس ۲: ۲۶)

اکنون مطمئن بودم که صدای خداوند را شنیده ام. او مرا ارزشمندتر از خود می شمرد. او نه تنها گناهان و داوری مرا بر خود گرفت، بلکه به جای من نیز مرد.

می دانستم که مدرک بعدی نیز در راه است و بدون هیچ پرسشی در این باره در درونم شنیدم که خداوند می گوید: "سومین آیه این است: "با محبت برادرانه سرسپرده ی هم باشید. در احترام گذاشتن به یکدیگر، از هم پیشی بگیرید." (رومیان ۱۲: ۱۰) من فرزند ارشد از برادران بسیارم (به رومیان ۸: ۲۱ نگاه کنید) و من ترجیح دادم که برادران و خواهرانم را بیش تر از خود محبت نمایم" البته این اطلاعاتی که من دریافت کردم، به همه ی فرزندان خدا مربوط می شود و همه ی این ها برای شما نیز صادق است. او به معنای واقعی کلمه برای هر یک از ما بیش از خودش ارزش قائل است! این محبتی خارق العاده است و آن قدر شگفت انگیز که قادر به درکش نیستم. بنابراین خام فقط خدای پدر شما را به همان اندازه ی عیسا دوست دارد، بلکه عیسا نیز شما را به همان اندازه ی عیسا دوست دارد، بلکه عیسا نیز شما را به همان اندازه ی عیسا دوست دارد، بلکه عیسا نیز

### روح القدس

روح القدس به عنوان سومین شخصیت در تثلیث و الوهیت نیز شما را به همان اندازه دوست دارد، زیرا محبت خدا را به محض ایمان آوردن به عیسای مسیح، در دلهای ما می ریزد. (رومیان ٥: ٥ را نگاه کنید) به همین دلیل پولس می گوید: "ای برادران، به خاطر خداوند ما عیسای مسیح و محبت روح، از شما استدعا دارم که برای من به درگاه خدا دعا کنید، و با این کار در مجاهده ی من شریک باشید." (رومیان ۱۰: ۳۰) توجه داشته باشید در آیه، محبت روح القدس نسبت به ما مشخص شده است. به همین دلیل است که او همواره با ما و در ما می ماند. این محبت او به ماست که باعث ماندنش می شود. او روح محبت است، زیرا خدا محبت است. محبت خدا برای من و شما به راستی غیرشرطی است و تا به ابد باقی می ماند. این فرد فرد ما را به همان اندازه ی عیسای مسیح دوست دارد. آن قدر این

#### شما مورد محت هستند

محبت شگفت انگیز است که قادر به درکش نیستیم، اما حقیقت دارد، زیرا خدا نمی تواند دروغ بگوید. هر وقت احساس کمبود محبت و طردشدگی کردید، بدانید که این فکر و احساس دروغ است، آن را رد کنید و بهای عظیمی را که برای بازگرداندن تان به آغوش پدر پرداخته شده، به خود یادآوری کنید. او با محبتی تمام نشدنی و جاودانی مشتاق شماست.

نمی خواهم هرگز در مورد محبت خدا شک کنید یا آن را از یاد ببرید. این محبت شرطی نیست و به رفتار و کارهای خوب شما ربطی ندارد. این محبت و ثابت و دائمی است که هرگز محو نمی شود و پایان نمی پذیرد. این محبت و باور به آن، باید اساس زندگی شما در مسیح باشد.



#### تاملاتی برای یک سفر خارق العاده

آیا حقیقتا باور دارید که خدا شما را به شکلی غیرشرطی دوست دارد؟ چرا بله و یا چرا نه؟

اگر باور ندارید، آیا ایمان تان بر اساس احساس تان است یا آنچه خداوند گفته است؟ اگر بر اساس احساس تان است، آیا باور دارید که می تواند نادرست باشد؟

تصمیم قاطعی بگیرید تا کلام خدا را فراتر از احساسات تان دوست داشته باشید. سپاس و ستایش بر خداوند به خاطر محبت غیرقابل وصف اش!

### فصل سوم

# خشنودی خدا

با آگاهی از محبت خدا به عنوان یک بنیاد و اصل، بیایید کمی جلوتر برویم و درباره ی خشنودی او بحث کنیم. اگر بخواهم آنچه را که قبلا نوشته بودم، تکرار کنم باید بگویم ما نمی توانیم کاری کنیم که محبت خدا نسبت به ما از آنچه قبلا داشت، کم تر یا برعکس بیش تر شود. اما همان طور که من به چهار پسرم گفتم، ما در برابر خشنودی خدا از خودمان کاملا مسئولیم. خشنودی او نسبت به ما براساس انتخاب ما در زندگی است. به همین دلیل است که پولس بدون تردید می نویسد: "این را هدف قرار داده ایم که او را خشنود سازیم." (دوم قرنتیان ۵: ۹)

بیایید کلمات پولس را دقیق تر بررسی کنیم. کلمه ی هدف<sup>[۱]</sup> به سادگی به معنای هدف است. در ترجمه ی NIV دقیقا واژه ی "هدف<sup>[۲]</sup> آمده نه "قصد و منظور "<sup>۲]</sup> هدف زندگی ما به عنوان فرزندان باید شادی پدر باشد.

واژه ی "خشنود ساختن" از واژه ی euarestos می آید. کشف الایات

۱ ِaim: در انگلیسی این واژه معانی دیگری غیر از «هدف» را نیز در بر دارد.

goal r

۲ در ترجمه ی قدیمی «حریص بودن» آمده است.

pleasing &

استرانگ<sup>[0]</sup> ترجمه ی دقیق این واژه را "خشنودی کامل"<sup>[1]</sup> ترجمه می کند. بنابراین واژه ی به کار رفته توسط پولس خشنودی نیست بلکه خشنودی کامل است. حد متوسط، هدف ما در خشنودی خدا نیست. ما باید با اشتیاق در تمام کارهایمان به دنبال خشنودی کامل او باشیم. اجازه دهید منظور پولس از این آیه را توضیح دهم: "خشنودی خدا مهم ترین چیز است، و هدف ما انجام آن است، آن هم بی توجه به شرایط". من عاشق واژه ی "مهم ترین" هستم. این باید انگیزه ی همه ی ما در زندگی باشد. هیچ چیز دیگری نمی تواند از این هدف بالاتر باشد. اگر با این هدف عالی به عنوان استانداردمان زندگی کنیم، دو چیز اتفاق خواهد افتاد: شادی فراوان و رضایت کامل.

ما به عنوان نسل بشر، به طور ذاتی به دنبال خشنودی پدر و مادرمان هستیم. این تنها بازتابی از حقیقی ترین خواسته ی ماست که همانا خشنود ساختن خدای پدر است. انگیزه ی نخستین، برای خشنودی خداوند به وسیله ی محبت او هدایت و برانگیخته می شود. ما عاشق او هستیم زیرا نخست او ما را دوست داشت و قلب ما را با محبت خود پر ساخت! به عنوان فرزندان راستین خدا، بالاترین رضایت خاطر شما وقتی است که می دانید خدا از شما خشنود است. اگر در این آگاهی گام برداریم، هیچ چیز نمی تواند این خوشی را از ما بگیرد.

دومین منفعت تعاقب این هدف عالی این است که ما پاداش عظیمی خواهیم یافت. آیا این صدای پرسشگر را در ذهن تان می شنوید که شاید [این طرز فکر] خودخواهانه باشد؟ به دست آوردن پاداش عظیم دقیقا همان دلیلی است که پولس ما را با آن تشویق می کند تا خدا را خشنود سازیم، و با جزییات در آیه ی بعدی آن را تشریح می کند. اما پیش از بررسی آن، اجازه دهید به آیه ی پیشین بازگردیم و ببینیم این آیه خطاب به کیست؟

"آری، ما چنین دلگرمیم و ترجیح می دهیم از بدن غربت جسته، نزد خداوند منزل گیریم." (دوم قرنتیان ٥٠ ٨)

از این آیه می دانیم که پولس با همه ی انسان ها صحبت نمی کند، بلکه مخاطبش ایمان داران به عیسای مسیح هستند. زیرا وقتی فردی خود را به خداوندی عیسای مسیح نمی سپرد، در مرگ فیزیکی از این جهان جدا می شود و هرگز در حضور خداوند حاضر نخواهد بود، بلکه وارد جهنم concordance defines

ש well pleasing א ד well pleasing

می شود. کلام خدا این مطلب را به روشنی نشان می دهد: تنها دو مکان پس از مرگ برای افراد وجود دارد؛ جهنم و بهشت. هیچ بهشت باکره ها، برزخ الم عالم میانی الم تناسخ الم عالم بالا الم یا مانند آن وجود ندارد. تنها یک ملکوت یا بهشت بسیار واقعی و جود دارد.

با گفتن این حرف ها قصد توهین یا قضاوت ندارم، فقط حقیقت را می گویم. ما باید به یاد داشته باشیم که عیسا گفت:

"زيرا خدا پسر را به جهان نفرستاد تا جهانيان را محکوم کند، بلکه فرستاد تا به واسطهٔ او نجات يابند. هر که به او ايمان دارد محکوم نمی شود، امّا هر که به او ايمان ندارد، هماينک محکوم شده است، زيرا به نام پسر يگانهٔ خدا ايمان نياورده است." (يوحنا ۱۳: ۱۲–۱۸)

متشکرم خدایا! عیسا ما را از محکومیتی که بر خودمان آورده بودیم، نجات داد. من می دانم که بسیاری با این پرسش مشکل دارند: "چرا خدای محبت می بایست مردان و زنانی را به جهنم بفرستد؟ از چند منظر می توان به این پرسش پاسخ داد. نخست، به یاد داشته باشید که جهنم برای آدمیان چه مرد و چه زن آفریده نشده بلکه برای شیطان و پیروانش است. عیسا وقتی خطاب به کسانی که با او زندگی نکرده اند حرف می زند، این موضوع را به روشنی آشکار می سازد: "آنگاه به آنان که در سمت چپ او هستند خواهد گفت: "ای ملعونان، از من دور شوید و به آتش جاودانی روید که برای ابلیس و فرشتگان او آماده شده است" (متا ۲۵: ۲۱) این حقیقت مهم آشکار می کند که چرا خدا ما را بازخرید نمود. خداوند حقیقتا محبت است، اما او عادل نیز هست. او هرگز دروغ نمی گو.ید و از شریعت و قانونی که خود وضع کرده، منحرف نمی شود. اگر دروغ می گفت، دیگر خدا نبود، زیرا خدا "منزه از دروغ است." (تیتوس ۱: ۲)

انسان قانونا محکوم به جهنم بود، زیرا در باغ عدن خود را به شیطان تسلیم کرد. به محض این کار، او برده ی گناه شد و در اثر پیامد این عمل

Purgatory V: از دید کاتولیک رومی مکانی که جان (soul) افراد در آن زجر میکشد تا پیش از رفتن به ملکوت (heaven) یاک شوند.

۸ Limbo. به اعتقاد برخی از مسیحیان مکان ماندن کسانی که قبل از آمدن مسیح مرده اند و کسانی که تعمید نیافته اند.

Reincarnation 9

Higher State 1.

محکوم شد تا همان سرنوشت سرور جدیدش [ابلیس] را داشته باشد. اگر خدا مجازات خفیف تری را برای انسان قائل می شد، دیگر نسبت به ابلیس عادل و با انصاف نبود. در آن صورت شیطان می توانست به درستی به خاطر همان یک رفتار ناعادلانه، خدا را به انحراف از قوانین اش برای بشر محکوم کند. خداوند نمی تواند در داوری اش جانبداری کند، زیرا شخصیت او بر پایه ی آنچه که او هست، استوار شده است. در نتیجه نسل بشر نیز می بایست دقیقا همان داوری و محکومیت شیطان و فرشتگانش را دریافت می کردند.

به این دلیل خدا می بایست با نقشه ی دیگری بازمی گشت تا بتواند انسان را از آنچه بر خود و نسل اش تحمیل کرده بود، نجات دهد. به همین دلیل است که عیسا می بایست به خاطر ما می مرد. عیسا صد در صد خدا زاده شد، بنابراین او از نعمت گناه آزاد بود. همچنین او صد در صد انسان زاده شد و بنابراین می توانست بهای گناه سنگین انسان علیه خدا را بیردازد. تنها یک انسان می توانست ما را از حکمی که بر خود آورده بودیم، برهاند. به همین دلیل وقتی عیسا بر صلیب برای ما گناه شد، فریاد برآورد: "خدای من، خداي من، چرا مرا واگذاشتي؟" (متا ٢٧: ٤٦) او حريمه ي ما را بر خود گرفت. او جای ما را در محکمه ی داوری گرفت. بنابراین همان طور که گناه به وسیله ی یک انسان یعنی آدم وارد همه ی انسان ها شد، یک انسان یعنی عیسای مسیح، نجات از مرگ را برایمان میسر ساخت. کتاب مقدس این مطلب را به روشنی بیان می دارد: " پس همانگونه که یک نافرمانی به محکومیت همهٔ انسانها انجامید، یک عمل پارسایانه نیز به پارسا شمرده شدن و حیات همهٔ انسانها منتهی می گردد." (رومیان ٥: ١٨) بنابراین وقتی مردان و زنان قلب و زندگی شان را به خداوندی عیسای مسیح می سپرند، قانونا مالکیت شیطان بر آن ها شکسته می شود، و در اثر رضایت و خشنودی خداوند، داوری و محکومیت شان برداشته می شود. خدای پدر می تواند عادلانه اجازه ی ورود به پادشاهی اش را بدون شکستن امانت و درستی اش به ما عطا كند. خداوند چه نقشه ي خارق العاده اي را طرح كرد!

آیا زندگی خود را به عیسای مسیح به عنوان خداوندتان تسلیم کردهاید؟ اگر نه، و می خواهید این را هم اکنون انجام دهید، لطفا به بخش پیوست در انتهای کتاب بروید وآن را به منظور راهنمایی چگونگی عملی ساختن این تصمیم باز کنید – این مهم ترین تعهدی است که در زندگی داده اید.

# داوری ایمان داران

اجازه دهید به بحث خودمان بازگردیم که چرا ما به عنوان ایمان داران باید به دنبال خشنودی خدا باشیم. از کلمات پولس درمی یابیم که او خطابش فرزندان یا ایمان داران به مسیح است نه همه ی انسان ها.

"پس خواه در بدن منزل داشته باشیم و خواه در غربت از آن به سر بریم، این را هدف قرار داده ایم که او را خشنود سازیم. زیرا همهٔ ما باید در برابر مسند داوری مسیح حاضر شویم، تا هر کس بنا بر اعمال خوب یا بدی که در ایام سکونت در بدن خود کرده است، سزا یابد." (دوم قرنتیان ٥: ١٠-١)

به ما توصیه شده تا به دنبال خشنودی خداوند باشیم، چرا که او ما را داوری خواهد کرد. ممکن است بپرسید: "اما من فکر میکردم که عیسا ما را از داوری نجات بخشیده؟" بله، اگر او را به عنوان خداوند پذیرفته باشید، او منجی شماست، اما روزی در پیشگاه او برای داوری خواهید ایستاد.

ایمانداران در برابر تخت داوری عیسا خواهند ایستاد و بر طبق آنچه که در طول زندگی کوتاه شان در زمین انجام داده اند، جزا خواهند یافت. در یکی از ترجمه های کتاب مقدس آمده: "آنچه را که سزاوارش هستیم، دریافت خواهیم کرد." (آیه ۱۰)<sup>(۱)</sup>

گناهان ما داوری نخواهد شد، زیرا خون عیسای مسیح جریمه ی ابدی منسوب به گناه را برداشته است. اما همه ی ما به خاطر کاری که به عنوان ایمان داران به عیسای مسیح می کنیم، یا پاداش خواهیم یافت و یا به خاطر آنچه از دست می دهیم، دچار عذاب خواهیم شد. پولس این نکته را در نامه ی اولش به کلیسای قرنتس روشن می سازد: "زیرا هیچ کس نمی تواند جز آن پی که [قبلا] آن نهاده شده است، پی دیگری بگذارد، و آن پی همانا خود عیسای مسیح است." (اول قرنتیان ۳: ۱۱) به خاطر داشته باشید که در این جا نیز روی سخن پولس تنها با فرزندان خداست، زیرا تمام پی و بنیاد زندگی ایمان داران عیسای مسیح است. او در نامه ی دیگرش می نویسد: رندگی ایمان داران عیسای خداوند را پذیرفتید، در او سلوک کنید: در او ریشه گیرید و بنا شوید، و همانگونه که تعلیم یافتید، در ایمان استوار

Today's English Version 11

AMP 17

شده، لبریز از شکرگزاری باشید." (کولسیان Y: T-V) ما کسانی هستیم که در او بنا شده ایم. با به خاطر داشتن این حقیقت مابقی نامه y اول به قرنتیان را با هم می خوانیم:

"اگر کسی بر این پی ساختمانی از طلا یا نقره یا سنگ های گران بها یا چوب و علف و کاه بسازد..." (اول قرنتیان ۳: ۱۲)

طلا، نقره، یا سنگهای گران بها، بیانگر ارزشهای جاودانی هستند. چوب، علف و کاه بیانگر چیزهای دنیوی و غیر ابدی هستند. هر روز، هر ساعت و هر لحظه با انتخابی روبه رو هستید؛ می توانید زندگی خود را بر ابدیت بنا کنید، یا بر مادیات و چیزهای فانی، به شما بستگی دارد. در ادامه ی آیه می خوانیم:

"آشکار خواهد شد که چه کرده است، چرا که آن روز همه چیز را ظاهر خواهد ساخت، زیرا آتش نتیجه ی کار را آشکار کرده، کیفیت کار هر کس را خواهد آزمود." (آیه ۱۳)

هنگامی که زیر چوب، علف و یا کاه آتشی برافروزید، می سوزند و دیگر وجود نخواهند داشت. اما اگر زیر طلا، نقره یا سنگهای گران بها، آتشی بیافروزیم، آتش را متحمل می شوند و خالص می گردند. در آیه ی بعدی می خوانیم:

"اگر آنچه بنا کرده است باقی بماند، پاداش خود را خواهد یافت. اما اگر بسوزد زیان خواهد دید،و هر چند خود نجات خواهد یافت، اما همچون کسی خواهد بود که از میان شعله های آتش جان به در برده باشد. " (اول قرنتیان ۳ :۱۶-۱۰)

به واژه های پاداش و زیان دقت کنید. نخستین باری که این بخش از کلام را خواندم، به یاد دارم. این آیه ها با چیزهای دیگری که به من مرتبط می شد، منطبق نبودند. من خیال می کردم که همه ی ما [به عنوان ایمان داران] به آسمان خواهیم رفت و پاداشی برابر می یابیم، زیرا که عیسا برای ما مرد. هرگز نشنیده بودم که پاداش ایمان داران بر اساس کار و نقش آن هاست.

من در مذهبی بار آمده بدم که در آن بسیاری فکر می کردند کارهای خوب مان، ما را نجات خواهد داد. پس از سپردن زندگی ام به عیسا، از این که آموختم قرار نیست برای پاک شدن گناهانم به برزخ بروم، بسیار شادمان

بودم. من فقط به خاطر خون ریخته ی عیسای مسیح نجات یافته بودم. نجات هدیه ی خدا بود و ربطی به کارهای من یا نگاه داشتن شریعت نداشت. اما من نجات را با پاداش یا زیان ابدی قاطی کرده بودم. من هر دو موضوع را با هم یک کاسه کرده بودم در حالی که کتاب مقدس چیزی کاملا متفاوت را نشان می دهد. توجه کنید که پولس می نویسد افرادی هستند که حقیقتا به واسطه ی فیض خداوند و پذیرش عیسای مسیح به عنوان خداوند و منجی خود، نجات یافته اند، اما در پیشگاه تخت داوری می ایستند و تمام پاداشی را که خداوند برایشان در نظر داشته، را از دست می دهند. چرا؟ کتاب مقدس پاسخ می دهد که آن ها آنچه را که موجب خشنودی خدا بود، انجام ندادند.

کتاب مقدس همچنین افرادی را به ما نشان می دهد که پاداشی عظیم می یابند، زیرا زندگی شان را بر عیسای مسیح استوار ساختند و آنچه را موجب خشنودی خداست، انجام دادند. پاداش آن ها این است که تا ابد کنار عیسای مسیح سلطنت کنند. چه شگفت انگیز!تصمیمات عیسا در مورد زندگی ما در روز داوری را مجازات ابدی می نامند. (عبرانیان ۲: ۱-۲ را بخوانید) و به این معناست که هرگز در آن تجدیدنظر، دگرگونی، اصلاح یا تغییری رخ نمی دهد. تصمیم او تا ابد پابرجاست! بازایستید و در این باره بیاندیشید. نتیجه ی واقعی و ساده ی این حقیقت این است که انتخابی که ما در ارتباط با صلیب می کنیم، مشخص کننده ی مکانی است که تا ابد در آن زندگی خواهیم کرد. اما روشی که به عنوان ایمان دار زندگی می کنیم، مشخص خواهد کرد

در برخوردی که با کلیساهای تمام دنیا به ویژه جوامع غربی داشته ام، از این که مسیحیان تا چه اندازه از این حقیقت غافل اند، متعجب شده ام. آگاهی نسبت به این موضوع، جزو تعالیم ابتدایی درباره ی مسیح هستند. (عبرانیان ۲: ۱-۲)

توجه تان را به واژه ی ابتدایی است جلب می کنم. معنای این واژه "در بر داشتن و سر و کار داشتن با ساده ترین و یا بنیادی ترین اصول و حقایق" می باشد. معنای دیگری که در فرهنگ لغات با آن مواجه می شویم، "منسوب بودن به مدرسه ی ابتدایی" است. شما در مدرسه ی ابتدایی چه چیزی می آموزید؟ بنیادهایی برای ادامه تحصیل تان مانند نوشتن، خواندن، جمع و تفریق و مانند آن. آیا می توانید تصور کنید که تحصیلات عالی خود را بدون

دانستن خواندن و نوشتن و جمع و تفریق شروع کنید؟ غیرممکن است! اما بسیاری از ایمان داران در تلاش اند تا زندگی مسیحی خود را بدون تعالیم اولیه و بنیادی درباره ی عیسای مسیح بنا نهند. جای هیچ شگفتی نیست که می بینیم کلیساهای امروز از آنچه در کتاب اعمال رسولان مشاهده می کنیم، فاصله بسیار دارند. جای هیچ شگفتی نیست که زندگی مان خارقالعاده نیست!

# پاداش فرزندان مان

دریافته ام که بسیاری از ایمانداران، فروتنی کاذب و غلطی نسبت به پاداش ابدی دارند. رفتار آن ها لبریز از سپاس گزاری و حق شناسی برای نجات شان است که این درست و خوب است، اما معتقدند که تلاش برای پاداش یافتن از خدا، عملی مغرورانه است. این از حقیقت دور است. آنچه را یوحنای رسول در سر فصل نامه اش می گوید را بخوانیم و به یاد داشته باشیم که خداوند از طریق او با ما سخن می گوید: "بهوش باشید که ثمر کار خود را بر باد ندهید، بلکه پاداشی به کمال دریافت کنید." (دوم یوحنا ۸) خدا نمی خواهد که ما فقط پاداشی دریافت کنیم، بلکه خواسته ی او "پاداشی به کمال" است!

من و لیزا همیشه برای اول پاداش دادن به چهار پسرمان برای تلاشهایشان با هم در کشمکش بوده ایم. وقتی آن ها پیشرفت می کنند و خواسته های مرا انجام می دهند، واقعا خوشحال می شوم. در آن هنگام اشتیاق فراوانی دارم تا هرچه زودتر پاداش تلاش شان را بدهم. برخی اوقات هم مایوسم می کنند، چراکه آنچه را که خواسته ام انجام نداده اند و من نمی توانم پاداش کارشان را بدهم. می خواهم اما نمی توانم، زیرا پدران و مادرانی که به فرزندان شان برای کاری که نکرده اند و سزاوارش نیستند، پاداش می دهند، انگیزه و مشوق را از آن ها می گیرند. باید به یاد داشته باشیم مشوق چیز خوبی است.

پسر بزرگ من - ادیسون- با افتخار از دبیرستان فازغ التحصیل شد و به عنوان یکی از بهترین دانش آموزان آمریکا شناخته شد. او چند هفته پیش از فارغ التحصيلى مرا با اين پرسش غافلگير كرد: "بابا، آيا من بايد ماه بعد به كالج برم؟"

حقیقتا نمی دانستم چه چیز دیگری بگویم، پس پرسیدم: "چرا نباید بروی؟" او پاسخ داد: "بابا، من واقعا می خوام که تمام وقت برای مینیستری کار کنم و به شما و مامان برای انتشار و پخش کلامی که خدا به شما بخشیده، کمک کنم!"

دیگر چه می توانستم بگویم، پس پاسخ دادم: "مطمئنا پسرم!"

او در یک شغل پیش پا افتاده مشغول به کار شد. پس از شش ماه، مدیر پرسنلی مرا صدا کرد و از من خواست تا ادیسون را به مدیریت یک قسمت مهم ارتقا دهم. من کمی شک داشتم: "آیا او شایستگی اش را دارد یا چون پسر من است، می خواهی این کار را انجام دهی؟"

او ياسخ داد: "جان، يسر تو يک رهبر است!"

ادیسون پس از به دست گرفتن مسئولیت با روش های جدید، انگیزه دادن به گروه اش و افزایش بازدهی و اثرگذاری آن ها، آن بخش را توسعه و رشد داد. یکی از روزهای ژانویه او مرا به دفترش کشاند و پرسید: "بابا، چه کار می کنی اگر ما سود و تولید خود را نسبت به پارسال دو برابر کنیم؟"

کم مانده بود از طرز فکر آرمانی او خنده ام بگیرد، اما به سختی جلوی خودم را گرفتم. این قسمت در سال گذشته کاری شگفت آور انجام داده بود، بنابراین امیدواری ادیسون به قدری زیاد بود که مرا به تحسین واداشت، اما هدفش به نظر غیرواقعی می رسید. از آن جا که خواسته ی او دست نیافتنی بود، من هم پاداش قابل توجهی برای آن در نظر گرفتم، در حالی که می دانستم قرار نیست آن را عملی کنم. بنابراین با اطمینان خاطر پاسخ دادم: "پسرم، اگر به هدفت برسی، تو و تمام گروه ات را به یک سفر تفریحی یک هفته ای با کشتی خواهم برد."

اديسون لبخندي زد و گفت: "عاليه بابا" اين را گفت و دور شد.

آنچه درنیافته بودم ایمان و رویای او بود که در این بخش از من فراتر می رفت. آن سال او بارها از من خواست تا دعا کنم که تیماش همه ی اهداف ماه شان را به انجام برسانند. بنابراین او و من با هم دعا می کردیم و من متوجه پیشرفت و گسترش حوزه ی کاری او بودم. پس از شش ماه دریافتم که آن ها توانسته اند آن کار را بکنند. من شوکه شده بودم (برای خودم متاسف بودم که این چه قولی بود که دادم!)

بعد از همه ی این حرف ها، دوازده ماه بعد گزارش قسمت ادسیون نشان مى داد كه آن ها سه برابر سال گذشته توليد و سود داشته اند. من در شگفتى بودم که خدا چه کاری انجام داده بود. نتیجه ی کار آن ها خارق العاده بود. من و لیزا، او و تمام گروهش را در پایان سال به سفر دریایی بردیم. نمی دانید دادن آن پاداش به ادیسون و گروهش برای تلاش پرشورشان چه قدر باعث شادی من بود. این شرایطی بود که همه در آن برنده بودند. نخستین و مهم ترین برد این بود که صدها هزار نفر بیش تر کلام خدا را می شنیدند. چه تعداد زندگی ها که نجات نمی یافت، زندگی های خانوادگی ای که احیا نمی شد، کلیساهایی که تقویت نمی شدند و مردمی که در اثر شنیدن كلام خدا و لمس قدرت او شفا نمي يافتند، اگر و فقط اگر، اديسون و گروهش برای رسیدن به هدف خود تلاش نمی کردند. برد دوم، شادی و رضایت خاطری بود که ادیسون و گروهش با دیدن نتیجه ی تلاش شان و کمک آن به تغییرات نیکو و ثمره ی حیات جاودان در زندگی های بسیاری به دست آوردند. همچنین به عنوان یک گروه توانستند از شادی و لذت یک سفر دریایی پرخاطره استفاده ببرند. برد سوم این بود که من از پاداش دادن به آن ها شادمان شدم. من و ليزا از اين كه مي ديديم آن ها از ثمره ي كارشان لذت مى برند، حظ مى كرديم. گروه مدام به هم يادآورى مى كردند که: "می دانی چند نفر به خاطر ایمان ما به کارمان و حرکت به سوی آن، كلام خدا را شنيدند؟" من از بلوغ آن ها شگفت زده شدم. آن ها از سفر دریایی لذت می بردند اما تمرکزشان را بر هدف شان از دست نداده بودند. حال پس از گذشت چند سال، آن ها اشتیاق شان را از دست نداده اند و هنوز از من برای اهداف بزرگ ترشان درخواست می کنند و با تمام قلبشان به سوی آن اهداف گام برمی دارند. آن ها می دانند موفقیت بیش تر، تغییر زندگی افراد بیش تری به سوی حیات جاودان است. برای همه ی ما این ىزرگ ترىن ياداش است.

### هدف خدا برای زندگی شما

چه طور این مطلب را به رابطه مان با پدر آسمانی مرتبط کنیم؟ خدا برای هر یک از ما هدفی در نظر گرفته است. در حقیقت، او آن را در یک کتاب پیش از آفرینش زمان نگاشته است. داود می نویسد:

"دیدگانت کالبد شکل ناگرفتهٔ مرا میدید. همه روزهایی که برایم رقم زیه شد در کتاب تو ثبت گردید، پیش از آنکه هیچ یک هنوز پدید آمده باشد." (مزمور ۱۲۹: ۱۲)

این شگفت انگیز است! آیا می دانستید که کتابی درباره ی شما نوشته شده است؟ فقط افراد معروف نیستند که زندگی نامه هایشان نوشته شده است. زندگی شما هم درکتابی هست و نویسنده ی آن هیچ کس دیگری جز خدا نیست. او این کتاب را پیش از شکل گرفتن شما در رحم مادرتان نوشته است. حقیقت غیرقابل درک این است که نه فقط هر روزتان بلکه لحظه به لحظه ی زندگی تان در آن نوشته شده است. درست همان طور که پسر بزرگ من ماموریت خاصی را که من به او واگذار کرده بودم، دنبال کرد، خدا نیز برای شما در کتاب تان کاری را برای به انجام رساندن در نظر گرفته است. خدا برای شما هدفی را قرار داده است. پولس رسول نشان می دهد که حتا کارهایی که باید انجام دهیم نیز از پیش نوشته شده است:

"زيرا ساختهٔ دست خداييم، و در مسيعْ عيسى آفريده شدهايم تا كارهاى نيك انجام دهيم، كارهايى كه خدا از پيش مهيا كرد تا در آنها گام برداريم." (افسسيان ۲: ۱۰)

خدا مسیرهای گذرتان را از پیش طراحی کرده است، اما توجه کنید پولس چه می نویسد: "که باید در آن ها گام برداریم." افاوت این دو خیلی پولس نمی گوید: "راه هایی که در آن گام برمی داریم". تفاوت این دو خیلی زیاد است. آزادی اراده در این جا به چشم می خورد زیرا به انجام رساندن این ماموریت به شکل خودکار اتفاق نمی افتد. ما باید با کار و تلاش مان در

۱٤ نویسنده از ترجمه ی AMP استفاده کرده است. و علاوه بر توضیحات تفسیری، این بخش کلام به این صورت آمده است: (we should walk in them) که معنای تاکیدی دارد، اما در ترجمه های دیگر این چنین نیامده است.

انجام آن همکاری کنیم. خدا اهدافی را مقرر کرده، اما به ما مربوط است تا از طریق دعا، خواندن کلام و دیگر ابزار روحانی کشف کنیم که چه چیزی برای زندگی ما نوشته شده است. سپس باید به وسیله ی فیض اش آن را به انجام برسانیم. به همین دلیل پولس می گوید:

"از همینرو، از روزی که این را شنیدیم، از دعا کردن برای شما باز نایستاده ایم، بلکه پیوسته از خدا میخواهیم که با عطای هر گونه حکمت و فهمی که از روح است، شما را از شناخت اراده خود آکنده سازد؛ تا رفتار شما شایستهٔ خداوند باشد، و بتوانید او را از هر جهت خشنود سازید: یعنی در هر کار نیک ثمر آورید و در شناخت خدا رشد کنید" (کولسیان ۱: ۱۹-۱۰)

شناخت خواست خدا برای زندگی مان به ما این توانایی را می بخشد که او را همواره خشنود سازیم. اما این امری حتمی و اجتناب ناپذیر نیست. خدا هدفی خارق العاده برای ما مقرر کرده، اما بدون دعا، ایمان و تلاش فراوان نمی توان به آن رسید. به همین دلیل ما "همکاران خدا" خوانده شده ایم. (اول قرنتیان ۳: ۹) ما باید ماموریت خود را پیدا کنیم و به سوی آن گام برداریم؛ همان طور که ادیسون و گروهش این کار را کردند. اگر دعا نکرده بودند و به فراوانی تلاش نمی کردند، گروه نمی توانست به هدف تعیین شده اش برسد.

برخی افراد وقتی به آنها درباره ی اهداف خدا میگوییم، خوشحال نمی شوند. تصور آنها از زندگی مسیحی به جای تعاقب انجام اراده ی خدا برای زندگی شان این است که: "همانی را که داری، نگه دار و به بهترین شکلی که می توانی زندگی کن!" آن ها فکر می کنند: شما تولد دوباره می یابید، عضو کلیسا می شوید، با دیگران خوب رفتار می کنید، شغلی دارید و آن را انجام می دهید، بازنشسته می شوید، و در اثر بیماری یا پیری می میرید و به بهشت می روید.

این مقدسین عزیز با چنین ذهنیتی چه چیزی را نادیده میگیرند؟ چه قدر غم انگیز است که سرنوشتی الاهی تعیین شده مان را با چنین زندگی خاکی ای تاق بزنیم!

کتاب مقدس می گوید که هر لحظه ی زندگی ما برنامه ریزی و طراحی شده است. اگر ادیسون و گروهش فقط همانی را که به آن ها سپرده شده بود، نگه می داشتند، چه می شد؟ آن ها هرگز شادی رسیدن به هدف عالی

خود را نمی چشیدند. پدر آسمانی به طور خاص می گوید: "زیرا خداوند می گوید: فکرهایی را که برای شما دارم می دانم که فکرهای سلامتی می باشد و نه بدی تا شما را در آخرت امید بخشم." (ارمیا ۲۹: ۱۱) خداوند از ما انتظار دارد تا خواست و اراده ی او را برای زندگی خود بجوییم و بیابیم. پولس می نویسد: "پس نادان نباشید، بلکه دریابید که خواست خداوند چیست." (افسسیان ۵: ۱۷)

آیا این عالی نیست که بدانیم خدا تنها برای بیلی گراهام، اورال رابرتز، آبراهام لینکلن، کوری تن بودم و دیگر افراد مشهور، برنامه و نقشه نداشته است؟ او برای زندگی شما هم برنامه ای دارد؛ هر روز، هر ساعت و هر لحظه ی زندگی شما در کتابی نوشته شده است. زندگی شما منحصر به فرد و ویژه است و به هیچ وجه تصادفی نیست و در بین هزاران زندگی دیگر حتا ذره ای از آن گم و فراموش شده است. هیچ فردی عادی یا پست نیست. همه ی ما برای راه و هدفی خاص آفریده شده ایم که خارق العاده است.



#### تاملاتی برای یک سفر خارق العاده

اکنون در زندگی تان چگونه خدا را خشنود می سازید؟ چه طور می توانید او را بیش تر خشنود سازید؟

باور دارید که خدا چه برنامه ی خاصی برای شما دارد؟

# فصل چهارم

# هویدا (آشکار)، آن چنان که هستیم

در تخت داوری ایمان داران، عیسا تنها تلاش ها، اعمال و گفته های ما را نمی آزماید، بلکه او آنچه را که هسته ی درونی ترین افکار، انگیزه ها، مقاصد و نیات ما است را نیز می کاود. این بخش در ژرفای وجود ماست، مکانی که در درجه ی نخست می توانیم خدا را خشنود سازیم و همان طور که در فصل بعد خواهیم دید، درونی ترین بخش وجود ما جایی است که زندگی خارق العاده در آن شروع می شود.

در ارتباط با ایمان داران می خوانیم: "او آنچه را که اکنون در تاریکی نهان است، در روشنایی عیان خواهد کرد و نیت های دل ما را آشکار خواهد ساخت." (اول قرنتیان ٤: ٥) به واژه های "نهان در تاریکی" و "نیت های دل ما "<sup>10</sup> دقت کنید. این مطلب نشان می دهد هیچ چیز مخفی ای وجود نخواهد داشت که آشکار نشود. با دانستن این مطلب بیایید بار دیگر کلام خدا را در

۱ نویسنده از ترجمه ی (NLT) استفاده کرده که در ترکیب (Deepest Secret) به معنای «درونی ترین اسرار» و (Private Motive) به معنای «نیات درونی یا فردی» به جای واژه های ترجمه شده در متن آیه به کار رفته است.

ارتباط با داوری ایمان داران بخوانیم: ٢١/

"ما پیوسته و مشتاقانه حریص هستیم که او را خشنود سازیم. زیرا همه ی ما باید در برابر تخت داوری مسیح آن چنان که هستیم [هویدا، آن چنان که هستیم] حاضر شویم، تا هرکس بنا بر اعمال خوب و بدی که در ایام سکونت در بدن خود کرده است، سزا یابد. [با در نظر گرفتن تمام مقاصد و نیات، کارهایی که انجام داد ه و با آن ها سرگرم بوده، و خود و توجه اش را برای به انجام رسانیدن آن ها وقف کرده است.] (دوم قرنتیان ۱۰: ۹-۱۰) به عبارت "هویدا، آن چنان که هستیم" دقت کنید. هر فردی دارای سه تصویر یا نگاره است: تصویر القا شده الله تصویر قابل دیدن و تصویر یا نگاره ی واقعی آن چنی است که می خواهید دیگران از شما داشته باشند. تصویر قابل دیدن، همان چیزی است که دیگران شما را می بینند. و تصویر واقعی، آن چیزی است که واقعا هستید.

عیسا را در نظر بگیرید – بسیاری او را رد کردند، افراد قدرتمند به او تهمت زدند، حاکمان به او حمله کردند، و کنیسه ی آن زمان او را مرتد و حتا هدایت شده توسط دیوها نامید. تصویر قابل دیدن او در چشم بسیاری چندان مطلوب و جالب توجه نیست. اما تصویر واقعی او کاملا متفاوت است، زیرا کتاب مقدس بیان می دارد که او صورت خدای نادیده است. (عبرانیان ۱: ۲ را بخوانید) او با تاکید در شام آخر می گوید: "... کسی که مرا دیده، پدر را دیده است؛ پس چگونه است که میگویی "پدر را به ما بنما..." (یوحنا ۱۶؛ ۹) بسیاری از افراد مشهور و بانفوذ تمرکزشان بر صورت و تصویر ظاهری عیسا بود، در حالی که خدا تصویر واقعی او را می دید. به همین دلیل خدای قادر مطلق بیش از یک بار این جمله را با صدای بلند می گوید: "این خدای قادر مطلق بیش از یک بار این جمله را با صدای بلند می گوید: "این

۲ نویسنده از ترجمه می (AMP) استفاده کرده و به واژه هایی استناد کرده که تنها در این ترجمه آمده و در ترجمه های دیگر انگلیسی نیز وجود ندارد. ایشان حتا نام این فصل را از همین آیه گرفته است. لذا مترجم در ترجمه ی بخش اول این فصل دچار مشکلاتی بوده و به ناچار آیه را از (AMP) ترجمه کرده است. خوانندگان محترم می توانند برای آگاهی بیش تر از ترجمه ی فارسی قدیمی و هزاره نو و ترجمه های (NIV, NKJV, NLT) استفاده نمایند. البته لازم به ذکر است در ترجمه های ASB واژه ی Appear به کار رفته است اما صد در صد معنای مورد نظر نویسنده را نمی رساند.

Revealed as we are r Preoject images & Persived images o Actual images \

#### هویدا (آشکار)، آن چنان که هستیم

خشنودی خدا نخست در جایی رخ می دهد که او هیچ عملی انجام نداده بود، زیرا هنوز خدمتش را آغاز نکرده بود (متا ۳: ۱۷ را ببینید) بیان خدای یدر از این حقیقت منشا می گیرد که عیسا در برابر وسوسه ی برای خود کسی شدن" ایستاده و ترجیح داده بود آنچه حقیقتا هست را برگزیند. فکرش را بكنيد: "احتمالا خواهران و برادران او مدت ها پیش از آن كه عیسا قدرتش در جریان تعمید آب آشکار شود، می دانستند او کیست. پدر و مادرش با فرشته ای ملاقات کرده بودند و به احتمال زیاد آن داستان را با دیگراعضای خانواده مطرح کرده بودند. من مطمئنم که او از دست خانواده اش به ستوه آمده بود از بس که به او گفته بودند: "بجنب دیگه عیسا، یه کارعجیب بکن!" حتا پس از تعمید آب، برادرانش او را تحت فشار قرار می دادند تا تصویری را که آن ها می خواستند و در ذهن شان القا شده بود، بروز دهد:" برادران عسا به او گفتند: «اینجا را ترک کن و به یهودیه برو تا پیروانت کارهایی را که میکنی ببینند، زیرا هر که بخواهد شناخته شود، در نهان کار نمیکند. تو که این کارها را میکنی، خود را به جهان بنما.»" (بوحنا ۷: ۳-٤) آن ها هم مانند هر انسانی او را به این مسیر ترغیب می کردند. آیا می توانید برخورد آن ها، همسایگان و دیگران را که او را با پذیرش ماموریت اش در سن سی سالگی پیشوای دینی خود می دانستند، تصور کنید؟

تصویر ظاهری و دیدنی عیسا، همان نیست که کتاب مقدس بر آن تاکید می کند، بلکه به آن چیزی اشاره می کند که او واقعا هست. اگر عیسا را ببینید، پدر را می بینید. به همین دلیل عیسا به فیلیپس می گوید:

"فیلیپُس، دیری است با شما هستم و هنوز مرا نشناخته ای؟ کسی که مرا دیده، پدر را دیده است؛ پس چگونه است که می گویی "پدر را به ما بنما"؟" (یوحنا ۱۶: ۹)

عیسا فردی کامل و بی عیب بود، او در دیدار با مردم همان بود که در حضور پدر بود. او تلاش نمی کرد که اعتبار خود را بیافزاید و به دنبال تایید و جلب موافقت مردم نبود. فقط مراقب آن چیزهایی بود که برای پدر اهمیت داشت. ما هم نباید با او تفاوتی داشته باشیم! ما درست باید شبیه عیسا باشیم. این هدف خدا برای ماست، و باید به همان اندازه هدف ما نیز باشد. با این وجود برای بسیاری از مسیحیان صورت ظاهریشان مهم است. به زبان ساده، اعتبار و شهرت شان از انگیزه های راستین قلب شان مهم تر است. این امر موجب می شود که آن ها خودشان را به شکلی جلوه دهند که

می خواهند به نظر برسند. تلاش های آن ها بر ظاهر، مقام، عنوان، امتیاز و مانند آن متمرکز است. اما باید به خاطر داشته باشیم که صورت ظاهری یا القایی ما آن چیزی نیست که در حضور حضار ملکوت و آسمان، آشکار و هویدا می شود، بلکه صورت واقعی ما، یعنی انگیزه های واقعی قلب و نیات حقیقی مان است که دیده خواهد شد. بد نیست بار دیگر واژگان پولس را تکرار کنیم: "همه ی ما باید در برابر تخت داوری مسیح، آنچنان که هستیم حاضر شویم" (دوم قرنتیان ۵۰ ۱۰)

# شىما به كسى كه از او مى ترسيد، خدمت مى كنيد.

به همین دلیل، پولس رسول مستقیما پس از آگاهاندن ما از تخت داوری می نویسد:

"پس چون معنی ترس خداوند را میدانیم، میکوشیم مردمان را مجاب کنیم. آنچه هستیم بر خدا آشکار است و امیدوارم بر وجدان شما نیز آشکار باشد." (دوم قرنتیان ٥: ١١)

به عبارت "ترس خداوند" توجه كنيد. ترس خداوند ما را در ارتباط با صورت واقعی مان نگاه می دارد. برعكس آن نيز به همين اندازه صحت دارد: هرچه قدر بيش تر از ترس خداوند غافل شويم، بيش تر به دنبال صورت القايی خود پيش می رويم.

شما به کسی که از او می ترسید، خدمت می کنید. اگر از خدا می ترسید، از او اطاعت می کنید، اگر از انسان می ترسید، نهایتا از خواست های انسانی اطاعت خواهید کرد. رنجاندن کسی که چشم در چشم ماست، به خصوص اگر عاشق اش باشیم یا دوست مان باشد، به مراتب سخت تر از کسی است که نمی بینیمش. پولس رسول از خداوند می ترسید. بنابراین او بیش تر نگران صورت واقعی اش بود، یعنی صورتی که خدا می بیند نه صورت القایی اش. این ترس او را مطیع مسیح نگاه می داشت، حتا هنگامی که با یاس، رد

AMP v

 $<sup>\</sup>Lambda$  واژه ی انگلیسی در ترجمه ی NLT که مورد نظر نویسنده است $(solemn\ fear)$  می باشد که معنای ترس توام با احترام را دارد

#### هویدا (آشکار)، آن چنان که هستیم

شدن، و عدم تایید دیگران روبه رو می شد. پولس می نویسد: "تا رفتار شما شایستهٔ خداوند باشد، و بتوانید او را از هر جهت خشنود سازید: یعنی در هر کار نیک ثمر آورید و در شناخت خدا رشد کنید" (غلاطیان ۱: ۱۰) من مطمئنم آنچه که پولس را برای نوشتن این واژگان ترغیب می کرد، با آن چه که اخیرا با آن سرو کار داشت، درار تباط بوده است، زیرا در باب دوم همین نامه او از مواجهه اش با پطرس و دیگر رسولان می نویسد:

"و در او ختنه نیز شدهاید، به ختنهای که با دست انجام نشده است. این ختنه همانا از تن به در آوردن شخصیت نفسانی است در ختنهٔ مسیح و در تعمید، با او مدفون گشتید و با ایمان به قدرت خدا که مسیح را از مردگان برخیزانید، با او زنده شدید. آن زمان که در گناهان و حالت ختنه ناشدهٔ نفس خود مرده بودید، خدا شما را با مسیح زنده کرد. او همهٔ گناهان ما را آمرزید و آن سند قرضها را که به موجب قوانین بر ضد ما نوشته شده و علیه ما قد علم کرده بود، باطل کرد و بر صلیب میخکوبش کرد، از میان برداشت." (غلاطیان ۲: ۱۱–۱۶)

به خاطر داشته باشید شما به کسی خدمت می کنید، که از او می ترسید. پطرس نگران حفظ دوستان اورشلیمی اش بود. پطرس شدیدا به دنبال تایید یعقوب و دیگر رهبران بود و همین او را به سمت این رفتار ریاکارانه سوق می داد. او متمرکز تصویر القاشده اش بود، زیرا با تمام وجود خواستار آن بود که تصویر ظاهری اش در نظر آنان مقبول باشد. به همین دلیل است که در امثال به ما گفته شده: "ترس از انسان دام می شود، اما آن که بر خداوند توکل کند، ایمن می ماند." (امثال ۲۹: ۲۵)

پولس مشکل را می دید و به همین دلیل پطرس و در همان راستا برنابا و دیگرانی که تحت فشار رفتار پطرس [بلندشدن از سر سفره ی غیریهودیان] همسوی او رفتار کرده بودند، رودر رو مورد ملامت قرار می دهد. پولس به پطرس می گوید تا زمانی که رهبران محافظه کار و سنتی یهود غایب بودند، او در راستی و صورت حقیقی اش زندگی و رفتار می کرد. بنابراین پطرس این اختیار را داشت تا با پذیرش، محبت و لذت بردن از مشارکت با این تازهایمانان غیریهودی [امت ها] صورت واقعی عیسای مسیح را نشان دهد. اما به محض این که مردانی که پطرس می خواست آنان را با رفتارش تحت تاثیر قرار دهد [نمایندگان یعقوب] رفتارش را بر اساس صورت القایی و تاثیر قرار دهد [نمایندگان یعقوب] رفتارش را بر اساس صورت القایی و

نمایشی خود قرار داد. چنین رفتاری نمونه ی بدی برای نوایمانان غیریهودی بود، و خدا از آن راضی و خشنود نبود.

ما می دانیم که پطرس مقدس بود و می دانیم که اکنون در آسمان است. با این وجود، این نمونه ای از یک انگیزه و رفتار نادرست است که به همان شکل که همه ی ما باید برای زمان هایی که به دنبال تایید دیگران و نشان دادن خود به شکلی که می خواهیم ما را آن گونه ببینند، هستیم. اکنون به دقت این واژگان را از کتاب عبرانیان بخوانید:

"زيرا كالام خدا زنده و مؤثر است و بُرندهتر از هر شمشير دو دم، و چنان نافذ كه نفس و روح، و مفاصل و مغز استخوان را نيز جدا مىكند، و سنجشگر افكار و نيّتهاى دل است. هيچ چيز در تمام آفرينش از نظر خدا پنهان نيست، بلكه همه چيز در برابر چشمان او كه حساب ما با اوست، عربان و آشكار است." (عبرانبان ٤: ١٢-١٣)

چه کلمات قدرتمند و و کوبنده ای! اگر این آیات به این علت که پیش تر خوانده اید، سرسری خواندید، دوباره بازگردید و با تامل و آهسته آن را بخوانند.

توجه داشته باشید که کلام خدا در عمق فکر و خواست ما رسوخ می کند. این کلام ما را آنچنان که هستیم، نشان می دهد نه آنچنان که می خواهیم خود را بنمایانیم. اگر به آن گوش کرده و اطاعت کنیم، این کلام ما را از فریب حفظ خواهد کرد.

رعایت کلام خدا، ترس خدا را در قلب ما فعال نگاه می دارد. کلام او ما را کاملا آگاه می سازد که: "هیچ چیز در تمام آفرینش از نظر خدا پنهان نیست، بلکه همه چیز در برابر چشمان او که حساب ما با اوست، عریان و آشکار است." با شنیدن و فهم این آیه می توانید بهتر و کامل تر درک کنید که چرا روح القدس می گوید:

"پسرم، اگر سخنان مرا بپذیری و احکام مرا نزد خود بیندوزی؛ اگر گوش خود به حکمت بسپاری و دل خویش به فهم مایل گردانی؛ اگر بصیرت را فرا خوانی و فهم را به بانگ بلند ندا کنی؛ اگر همچون نقره در پیاش باشی و همچون گنج پنهان جستجویش کنی، آنگاه ترس از خداوند را درک خواهی کرد و به شناخت خدا دست خواهی یافت." (امثال ۲: ۱-۰)

اگر در درون خود به دنبال کلام او به عنوان باارزش ترین گنجینه ای که

#### هویدا (آشکار)، آن چنان که هستیم

یافت می شود، باشیم، و اگر به دنبال راه های او باشیم، گویی بالاتر از آن پاداش و رضایتی نیست، آن گاه ترس خداوند را درک خواهیم کرد. در چنین شرایطی خود را با صورتک نمایشی و القایی خویش، فریب نخواهیم داد و به جای آن، در راستی و حقیقت زندگی می کنیم.

## ترس خداوند چیست؟

خوب، اما ترس خداوند چیست؟ نخستین و مهم ترین نکته این است که ترس خداوند، وحشت از خداوند نیست. چه طور می توان با فردی که از او وحشت داریم، رابطه ای صمیمانه داشته باشیم؟ درحالی که خواست و اشتیاق خداوند، داشتن رابطه ای دوستانه و صمیمانه با ماست. وقتی موسا فرزندان اسراییل را از مصر بیرون آورد، آن ها را مستقیما به کوه سینا برد؛ جایی که خدا خود را در بوته ی آتش به موسا نمایانده بود. بسیاری فکر می کردند که مقصود و هدف آن ها سرزمین وعده است. اما این حقیقت نداشت. موسا چندین بار به فرعون کلام خدا را گفته بود: "قوم مرا رها کن، نداشت. موسا می بایست آن ها را به سرزمین وعده دهنده آشنا به سرزمین وعده دهنده آشنا

من تضادی جالب را بین موسا و قومی که او رهبری شان می کرد، می بینم. اسراییلیان در مصر مورد سواستفاده قرار می گرفتند، آن ها را می زدند، پسران شان را می کشتند، به سختی از آن ها برای ساختن مصر کار می کشیدند، در محله های پست و کثیف ساکن بودند، غذای فقیرانه می خوردند و لباس های مندرس می پوشیدند. اما پس از خروج از مصر، مدام شکایت می کردند و خواستار بازگشت بودند!

حال به موسا نگاه کنیم: او در خانه ی ثروتمندترین مرد آن سرزمین زندگی می کرد. بهترین غذاها را می خورد، بهترین لباس ها را می پوشید، ملازمینی دائمی داشت که به محض تکان دادن سرش او را خدمت می کردند، و دارای بهترین تحصیلات آن دوران بود. اما او از مصر بیرون آمد و دیگر هرگز نخواست که بازگردد. چرا چنین تفاوتی وجود دارد؟ موسا در بوته ی

آتش با خدا ملاقاتی نزدیک داشت، به اسراییلیان نیز همان ملاقات پیشنهاد شد، اما آن ها سرباز زدند. خدا به آن ها پیشنهاد کرد تا به دامنه ی کوه بیایند تا او خود را به آن ها بشناساند؛ کاری که سه روز بعد کرد. اما قوم به جای آن که با اشتیاق پذیرای حضور او شوند، از حضورش گریختند. موسا به محض دیدن این اتفاق به آن ها گفت:

"مترسید. خدا آمده است تا شما را بیازماید تا ترس او را به دل داشته باشید و گناه نکنید." (خروج ۲۰: ۲۰)

به عبارت دیگر: "نترسید، زیرا خدا آمده تا ببیند ترس او در دل شما هست" شاید به نظر برسد که موسا با حرف خودش مخالف است<sup>4</sup> اما در حقیقت او تفاوت بین "وحشت کردن از خدا" و "ترس احترام آمیز نسبت به خدا" (۱۰۱ می داند. فرق وحشت کردن با ترس در این است که فرد وحشتزده چیزی برای مخفی کردن دارد. به عنوان مثال می توان به عمل آدم و حوا پس از نااطاعتی شان در باغ اشاره کرد. آن ها خود را از حضور خدا مخفی ساختند، زیرا گناه کرده بودند و فکر می کردند که می توانند خدا را با مخفی ساختن خود فریب دهند.

کسی که از خدا می ترسد [ترس خداوند را دارد]، چیزی برای مخفی کردن ندارد. در واقع آن فرد از دور بودن خدا و فاصله گرفتن از او وحشت دارد. داود پادشاه ترسی مقدس نسبت به خدا داشت، اما به سوی او می دوید و می گفت: "خدایا مرا بیازما و دلم را بشناس؛ مرا امتحان کن و دغدغههایم را بدان. ببین که آیا در من راه اندوهبار هست، و به راه جاودانی هدایتم فرما." (مزمور ۱۳۹: ۲۳–۲۶)

همان طور که پیش تر دیدید، "ترس خداوند" بحث اصلی این کتاب نیست، بنابراین من به طور مختصر به آن می پردازم (من دو کتاب کامل در این باره نوشته ام: ترس خداوند و قلبی مشتعل. اگر خواهان آگاهی بیش تر در این باره هستید، می توانید به این دو کتاب رجوع کنید)<sup>(۱۲)</sup> احترام به خداوند شامل ترس خداوند است اما بیش تر از آن است. ترس خداوند یعنی دادن جلال، احترام، عزت، سپاس، ستایش و تمام امتیازها به اوست. وقتی ما

۹ هر دو واژهی به کار رفته برای ترس مشابه اند[fear]. بنابراین به نظر می رسد موسابا ترس دوم ترس نخست را رد می کند و جمله ی او دچار تناقض است.

Scared of God 1.

Reverential fear of the Lord 11

۱۲ هر دو کتاب به فارسی ترجمه شده اند

#### هویدا (آشکار)، آن چنان که هستیم

او و خواسته هایش را ارج می نهیم، و آن را بالاتر از خود و دیگران قرار می دهیم، او این جایگاه [عزت و احترام و جلال و...] را خواهد داشت. ما از آن نفرت دارد، نفرت خواهیم داشت و آنچه را او دوست دارد، دوست خواهیم داشت. ما مشتاقانه در درون خود به دنبال حقیقت خواهیم بود. ترس مقدس با اطاعت غیرمشروط ما نسبت به او تجلی می یابد، چه درک کنیم او چه می گوید و چه درک نکنیم. هنگامی که به طور شایسته ترس خداوند را در دل خود داریم، می دانیم که نمی توانیم چیزی را از خالق مان مخفی سازیم و همان طور که حقیقتا هستیم در حضور او خواهیم ایستاد، نه آنچنان که می خواهیم باشیم. و نتیجه ی غافلگیرکننده ی آن: احساس امنیت می کنیم.

# خطر یا فریب

خطر زندگی در تصویر نمایشی یا القایی به جای تصویر واقعی این است که می توانیم فریب بخوریم! و در ارتباط با فریب مشکل بزرگی وجود دارد: و آن فریب دادن است [فریب دادن خود]. کسانی که فریب خورده اند با تمام وجود باور دارند که در مسیر درست هستند، در حالی که کاملا در مسیر اشتباه و گمراهی اند. این وحشتناک است! یعقوب به ما می گوید:

"به جای آورندهٔ کلام باشید، نه فقط شنوندهٔ آن؛ خود را فریب مدهید! زیرا هر کسی که کلام را می شنود امّا به آن عمل نمی کند، به کسی ماند که در آینه به چهرهٔ خود می نگرد و خود را در آن می بیند، امّا تا از برابر آن دور می شود، از یاد می برد که چگونه سیمایی داشته است. امّا آن که به شریعت کامل که شریعت آزادی است چشم دوخته، آن را از نظر دور نمی دارد، و شنوندهٔ فراموشکار نیست بلکه به جای آورنده است، او در عمل خویش خجسته خواهد بود." (یعقوب ۱: ۲۲–۲۵)

وقتی به جای این که اجازه دهیم کلام خدا به اعماق قلب ما نفوذ کند تا افکار، رفتار، شخصیت، نیات و ... را در وجودمان تفتیش کند تا در نتیجه اش رفتارمان عوض شود، تنها به آن گوش می دهیم، در واقع خود را فریب داده ایم. اگر کلام خدا در درون ما نفوذ نکند، تنها دانش ذهنی از خدا و

راه های او خواهیم داشت، اما تنها در لحظه (زمانی که در آینه می نگریم) با این وجود، زمانی که ما از ایمان مان آگاهی نداریم، (به محض این که از جلوی آینه دور می شویم)، کاری که می کنیم در تضاد کامل با آن چیزی است که می گوییم. بگذارید مثالی بزنم: من و خانواده ام هر سال به مدت یک هفته برای تعطیلات در طی ۱۵ سال گذشته به هاوایی می رویم. ما می توانیم با هزینه ی اندکی به سفر برویم، چراکه سفرهای فراوان و مکرری که من و لیزا داریم، به ما این امکان را می دهد که از بلیط و هتل با تخفیف خیلی زیاد استفاده کنیم.

یکی از مزایای این سفر، تغییر ساعت خواب بدنم می باشد، به این شکل که صبح ها زودتر از خواب برمی خیزم و پیش از این که روز آغاز شود، وقت بیش تری برای دعا دارم. عاشق راه رفتن در ساحل و مشارکت با روحالقدس در آن ساعت روز هستم.

در یکی از سفرها به یاد دارم که در حال قدم زدن در طول ساحل بودم، با مردی مواجه شدم که او هم به خاطر تغییر ساعت، دچار بی خوابی شده بود. او با صمیمیت و هیجان درباره ی هاوایی و علاقه اش به آن صحبت کرد. او با افتخار درباره ی دخترانی که در آن جا ملاقات کرده بود، مهمانی های بزرگی که در آنجا وجود داشت و مانند آن حرف زد. هر جمله ی او لبریز از کلمات کفرآمیز بود و من متاسفانه دریافتم که او ازدواج کرده و صاحب دو دختر است.

از آن جایی که خلوت من با خداوند به کلی خراب شده بود، تصمیم گرفتم که درباره ی عیسا با او صحبت کنم. به همین دلیل دنبال فرصت مناسبی می گشتم. او پرسید که چه کاره هستم؛ به او گفتم که در خدمت انجیل هستم و برای خداوند کار می کنم. به محض گفتن این جمله، چشمانش برق زد و با هیجان بیش تری از قبل گفت: "واقعا جالبه! من یک مسیحی دارای تولد تازه و عضو کلیسای بزرگی در نیویورک هستم." او درباره ی شبانش حرف زد و گفت که در یکی از بخش های کلیسا خدمت می کند. او از دیدن یک خادم انجیل خوشحال بود و نمی توانست از حرف زدن درباره ی ایمانش بازایستد."

همچنان که حرف می زد، من متحیر بودم که این فرد تا چه حد می تواند فریب خورده باشد! هنوز زمان زیادی از صحبت های او درباره ی مهمانی ها و دختران زیبا نگذشته بود، اما اکنون داشت در آینه می نگریست. او زبان

#### هویدا (آشکار)، آن چنان که هستیم

و گویش خاص مسیحیت را می دانست، می توانست از کلام نقل قول کند، و با هیجان و شور درباره ی خدا حرف بزند. اما اگر من آینه را با اشاره به این که خادم هستم، در برابر او نگرفته بودم، می توانستم به سهولت درباره ی هرزگی و عیاشی حرف بزنم. می توانستم همراه او فحش بدهم و یاوه گویی کنم و احتمالا این کار من هیچ تاثیری بر او نمی گذاشت. درحقیقت، این حرف ها برای خواسته ها و اشتیاق جسمانی او منبع انرژی و سوخت بودند. او هیچ احساس محکومیت و الزامی نمی کرد و کلام خدا نیات درونی، خواسته ها و افکار او را تفتیش نمی کرد [چون او اجازه نمی داد و نمی خواست].

تا زمانی که در "آینه ی مسیحیت" با بحث درباره ی "ایمان" و کلیسایش خود را می نگریست، می دانست که چگونه خود را نمایش دهد. اما به محض دور شدن از مقابل آینه، صورت واقعی اش خود را نشان می داد. می شد از روی میوه اش دانست که در حقیقت عیسای مسیح را نمی شناسد. (متا ۷: ۲-۲۳ را بخوانید) هنگامی که اطراف مسیحیان دیگر بود، به جای صورت واقعی اش، صورت القایی و نمایشی اش را نشان می داد.

این یک مورد حاد بود، اما به طور کامل آنچه را که یعقوب دربارهاش حرف می زند، روشن می سازد. همین اصل در مورد سطوح دیگر نیز کاربرد دارد. چه تعداد از مردم که مکررا جنگ و دعوا دارند، با اعضای خانواده اش با پرخاش و درشتی صحبت می کنند، در بخش هایی از زندگی شان مسایل غیراخلاقی وجود دارد و برای لذت و منفعت زندگی می کنند، سپس به کلیسا می روند و تصویر پرمحبت، مهربان، صبور، صادق و عابد، دیندار و باایمان را از خود به نمایش می گذارند؟ فردی متفاوت در کلیسا (وقتی که در برابر آینه نیستند]! آینه ایستاده اند) با تعطیلات آخر هفته [وقتی دیگر در برابر آینه نیستند]! شاید آن ها مقدس به نظر برسند، اما بیش تر در ارتباط با تصویر نمایشی و القایی خود تا تصویر حقیقی شان مقدس اند. آن ها فریب خورده اند و در پیشگاه تخت داوری مسیح، حیران و گیج خواهند شد.

Christian lingo ۱۳

# تصمیم قاطعانه ی قلبی

حقیقت تلخ این است که اگر بر روی تصویر القایمان متمرکز شویم، برکت شبیه مسیح شدن را از دست می دهیم. در چنین وضعی فریب خواهیم خورد و قادر نیستیم رضایت خدا را جلب کنیم و یک زندگی خارق العاده را داشته باشیم. باید از خود بپرسیم: آیا زندگی من موجب خشنودی و رضایت خداست یا مردم؟ ما باید صادقانه تصمیم بگیریم. ما نمی توانیم خدا را با یک آگاهی سطحی از اهمیت رضامندی خدا دست بیاندازیم و وقتی رسیدن به آن راحت نیست، رهایش کنیم. ما باید تصمیمی قاطعانه و غیرقابل برگشت بگیریم که می خواهیم به شباهت مسیح در آییم و در این مسیر رشد کنیم یا شمایلی به ظاهر مسیحی داشته باشیم که از قلب خدا جدا و دور است.

خیلی ساده است. می توانید کتابهای مسیحی زیادی بخوانید، به پیغامهای بی شماری را بر روی CD گوش کنید، در جلسه ی کلیسای محلی خود شرکت کنید. ولی اگر ترس خدا در شما نباشد و بیش تر متمرکز بر تصویری باشید که می خواهید از خود به نمایش بگذارید، دور از او رشد خواهید کرد. به همین علت است که به ما گفته شده:

"ترس از خداوند آغاز حکمت است، آنان را که به احکام او عمل میکنند فهم نیکوست. ستایش او تا به ابد پایدار است!" (مزمور ۱۱۱: ۱۰)

#### و همچنین

"محرم اسرار خداوند، ترسندگان اویند؛ او عهد خویش را بدیشان مینماید." (مزمور ۲۵: ۱۵)

خدا هرگز خود و حکمت راستین اش را بر کسانی که فاقد ترس مقدس اند، مکشوف نخواهد ساخت. او باید عالی ترین جایگاه را در زندگی فردی ما داشته باشد. ما نباید فقط با یک کلمه یا یک شکل، بلکه باید از صمیم دل تصمیم بگیریم که: "زندگی ام مال خودم نیست، بلکه به خداوندم عیسای مسیح تعلق دارد."

یکی از تراژدی های بزرگ در کلیسای غرب این است که ما به مردم وعده ی قدرت رستاخیز را می دهیم، بدون این که اطاعت و شراکت در صلیب را توضیح دهیم. بسیاری از رهبران به سختی در تلاش اند تا عیسایی

#### هویدا (آشکار)، آن چنان که هستیم

را که که منجی است عرضه کنند ولی اشاره ای به خداوندی او در زندگی فرد نمی کنند. بسیاری از پیغام ها هر یکشنبه پشت یکشنبه در کلیساها در ارتباط با "زندگی خوب" مبتنی بر اصول کتاب مقدسی گفته می شود، اما آنها هیچ چیز درباره ی انکار نفس که ضرورت ترقی و پیشرفت انجیل است نمی گویند.

بسیاری از شبانان به جای تمرکز بر پنج رکن خدمت، بر زندگی مربیان و معلمان متمرکزند. پیغام آنها بر اساس اصول رهبران بی دیدن یا روانشناسان و استفاده از بنیادهای کتاب مقدسیای که با این دیدگاه ها همنوایی کند، تنظیم شده است. به جای آن که با قوت و سادگی آنچه را کتاب مقدس می گوید باور داشته باشند، این اطلاعات دیگر را به عنوان بنیادهای ایمانی خود می خوانند. بار دیگر این واژگان قدرتمند را بخوانید:

"زیرا کلام خدا زنده و مؤثر است و بُرندهتر از هر شمشیر دو دم، و چنان نافذ که نفس و روح، و مفاصل و مغز استخوان را نیز جدا میکند، و سنجشگر افکار و نیّتهای دل است." (عبرانیان ٤: ١٢)

درست همانند یک جراح ماهر، کلام راستین خدا، لایه های رویی را شکافته و به درونی ترین افکار و خواسته های ما وارد می شود و وضعیت قلب ما را افشا می سازد تا بتوانیم حقیقتا در سلامت کامل در حضورش جای بگیریم. آیا ما کلام خدا را در کلیسای غرب با این استاندارد می شنویم؟ اگر این گونه نیست، آیا کلام راستین خدا را گوش می دهیم؟ آیا حکمت راستین خدا از بالای منبرها موعظه می شود؟

آیا می توانیم صادقانه از خود بپرسیم چرا تا این حد خودخواهی و دشمنی در کلیساهایمان وجود دارد؟ آیا این نشانه ی عدم ترس خداوند نیست؟ یعقوب از اعضای کلیسا می پرسد: "کیست حکیم و خردمند در میان شما؟" (یعقوب ۳: ۱۲)

این سوال در اصل این است: "چه کسی در میان شما حقیقتا از خدا می ترسد؟" (حکمت بیرون از ترس خدا وجود ندارد.) او ادامه می دهد:

"کیست حکیم و خردمند در میان شما؟ بگذارید آن را با شیوهٔ زندگی پسندیده خود نشان دهد، با اعمالی توأم با حلم که از حکمت برمیخیزد. امّا اگر در دل خود حسد تلخ و جاهطلبی دارید، به خود مبالید و خلاف حقیقت سخن مگویید. چنین حکمتی از بالا نازل نمیشود، بلکه زمینی و

نفسانی و شیطانی است." (یعقوب ۳:۱۳-۱۰)

کلام خدا ما را از دام فریب یعنی پیغام های دیگری که از انسان ها ناشی می شود و باعث خارش گوش هاست، می رهاند. به ما گفته شده: "ترس از انسان دام می شود" (امثال ۲۹: ۲۵) نکته ی وحشتناک درباره ی دام این است که شما نمی دانید در آن هستید، تنها زمانی می فهمید که دیگر دیر شده است. هیچ پرنده و حیوانی اگر از قبل می دانستن چه چیز در انتظارش است، وارد یک دام نمی شد. امثال به روشنی نشان می دهد که تمرکز بر تصویر نمایشی و القایمان یک دام است، و شما نمی فهمید که در آن هستید تا زمانی که دیر شده است.

اخیرا در روزه بودم که روح القدس با قلبم سخن گفت: "کجا هستند مردمانی که در روی زمین برای حقیقت شجاعت دارند؟" (ارمیا ۹: ۳ را ببینید) من غم و اندوه خداوند را حس کردم؛ اندوهی برای بسیاری از کلیساهای ما در غرب که در دام ترس از انسان گرفتار آمده بودند و دیگر برای کلام خدا اشتیاقی نداشتند.

من اندوه خداوند را برای رهبران مسیحی ای که با این گمراهی برخورد نمی کنند، درک می کنم. آن ها جعبه هایی پشت ساختمان های میلیون دلاری شان گذاشته و در آن بروشورهایی را به جویندگان ارائه می دهند تا مسیحیت را برایشان جذاب سازند.بله، با این کار دیگر کسی با مسیحی شدن مشکلی نخواهد داشت. ما می خواهیم به آرامی آن ها را به سوی ایمان سوق دهیم. درست، اما آیا گفته های خداوندمان را فراموش کرده ایم:

"... زیرا هر که از من و سخنانم عار داشته باشد، پسر انسان نیز آنگاه که در جلال خود و جلال پدر و فرشتگان مقدّس آید، از او عار خواهد داشت." (لوقا ۹: ۲۲)

آیا این نوع خدمت مخالف آنچه عیسا کرد، نیست؟ به عنوان مثال به آن جوان ثروتمند نگاه کنید. (مرقس ۱۰: ۱۷ را بخوانید) او با اشتیاق زیاد برای نجات و به دست آوردن حیات جاودان به نزد عیسا آمد. عیسا به او گفت هر آنچه را دارد، بفروشد و به فقرا ببخشد، صلیباش را برداشته و او را پیروی کند. چه کلمات سختی برای یک جوینده! پیامدش چه بود؟ این مرد ثروتمند که اشتیاق زیادی برای نجات داشت، با اندوه از حضور عیسا رفت! او پس از شنیدن "کلام خدا" اندوه گین شد "آیه ۲۲ را بخوانید) کلام خدا قلب

#### هویدا (آشکار)، آن چنان که هستیم

او را شکافت و به افکار و نیات او را پی برد. او نتوانست از پس این امتحان زندگی اش برآید.

به این نکته با دقت فکر کنید: "مردی با اشتیاق برای شنیدن می آید، اما پس از صحبت عیسا با سرخوردگی از آنجا می رود. چه طور می توانیم این را با روش های مدرن مینیستری های غربی مقایسه کنیم؟ به او هیچ پیشنهاد جذابی نشد. بله، او با حقیقت روبه رو شد و حقیقت وقتی با نتیجه ی منفی روبه رو می شود، جا نمی زند و کوتاه نمی آید.

سپس عیسا به دیگران گفت که ورود به پادشاهی خدا چه قدر دشوار است: "گذشتن شتر از سوراخ سوزن آسانتر است از راهیابی شخص ثروتمند به پادشاهی خدا" (مرقس ۱۰ ت ۲۰) می توانیم این جمله را این گونه نیز بگوییم: "ورود به پادشاهی خدا برای کسی که توجه و اعتمادش بر چهره ی القایی و نمایشی خود است، بسیار دشوار است." فرد ثروتمند ضرورتا اتکا و اعتمادش بر پول نیست، او نگران دید دیگران نسبت به خودش است.

چه قدر عیسا با واعظان مهمان کلیسای امروزمان که جعبههایی با کارتهای جذاب در انتهای سالن گذاشته اند، تفاوت دارد؟ چه قدر او از کلیساهای ما که فقط جملات جذاب و تشویق آمیز می گویند تا به مردم در سفر زندگی شان کمک کنند، فاصله دارد؟ اگر بسیاری با اندوه و غم پس از برخورد عیسا با روش زندگی خودخواهانه شان و دعوت آنها به یک زندگی تسلیم شده، کلیسا ی این رهبران را ترک می کردند، آن ها چه واکنشی نشان می دادند؟

خبر خوب این است که هنوز خیلی دیر نشده و ما می توانیم عوض بشویم. برخیزای رهبر! برخیزای مسیحی! خدایمان ما را خوانده است تا تغییری عظیم در نسل خود ایجاد کنیم. ما خوانده شده ایم تا در برابر روح این دوران، روحی که در پسران نااطاعتی عمل می کند، روح این جهان، بایستیم. ما خوانده شده ایم تا آسمان و ملکوت را به زمین بیاوریم!



## تاملاتی برای یک سفر خارق العاده

در چه بخش هایی بین تصویر القایی و تصویر واقعی خود تنشی جزیی را حس می کنید؟

درک صحیح از ترس خداوند، چگونه می تواند رابطه ی شما را با خدا اصلاح کند؟

# فصل پنجم

# قادر به انجامش هستید!

وقتی مساله ی خشنودی خداوند پیش می آید، با پرسش هایی مهم روبه رو می شویم: "آیا می توانیم این کار را انجام دهیم [خدارا خشنود سازیم]؟" آیا می توانیم کاری کنیم که بر لبانش لبخندی از رضایت بنشانیم؟ آیا مایی که در جهانی ناکامل زیست می کنیم، می توانیم خدایی کامل را خشنود سازیم؟

سال های نخستین خدمتم، بر نوجوانان متمرکز شده بود. من به عنوان شبان جوانان، بیش تر درباره ی خانواده و روابط موجود در آن آموختم. چیزی که به دفعات می دیدم و قلبم را می شکست، ناتوانی بعضی افراد جوان در خشنود ساختن پدر و مادرشان بود. مهم نبود که این بچه ها چه قدر سخت تلاش می کردند، اما نمی توانستند انتظارات پدران و مادرشان (به ویژه پدران) را برآورده سازند.

به زودی موضوعی را کشف کردم. این جوانان سرخورده، مدام برای خشنودی پدران و مادران شان تلاش می کردند اما سرانجام پس از شکست های پیاپی ناامید می شدند و با شتاب به سوی بی توجهی و زندگی بی ثمر سقوط می کردند. آن ها دلسرد بودند و احساس ناامیدی می کردند. اگر پدران و مادران کمی بیش تر واکنش و اظهارنظرهای مثبت نسبت به

فرزندان شان داشتند، می توانستند جلوی بسیاری از بحران ها را بگیرند. پدر آسمانی چگونه است؟ آیا می توانیم کسی را که کامل و بیعیب است، خشنود سازیم؟ ببینید پطرس در این باره چه می گوید:

"قدرت الهي او هر آنچه را برای حیات و دینداری نیاز داریم بر ما ارزانی داشته است. این از طریق شناخت او میسّر شده که ما را به واسطهٔ جلال و نیکویی خویش فراخوانده است." (دوم پطرس ۱: ۳)

این پاسخ ماست، ما هر آنچه را که برای خشنودی او در زندگی لازم است، در اختیار داریم. پس از همین ابتدا، این حقیقت را در قلب خود بنشانید و هرگز این معرفت را از دست ندهید. این خداست که این کلمات را از طریق پطرس بیان می کند. کلام او راستی است و هیچ تغییری در آن نیست. هرگز در هیچ زمانی این دروغ را که نمی توانید خدا را خشنود سازید، باور نکنید. حقیقت این است که شما می توانید او را خشنود سازید!

بسیاری از ایمان داران به برخی از مسیحیان به خصوص رهبران بزرگ نگاه می کنند و با خود فکر می کنند که هرگز نمی توانند در چشم خداوند همچون یوحنای رسول، پولس رسول، بیلی گراهام، اورال رابرتز، مادر ترزا یا دیگران مطلوب و دلپسند باشند و به هیچ رو با آنان قابل قیاس نیستند. اما حقیقت این است که هیچ کس بیش تر از شما قادر نیست خدا را خشنود سازد!

علاوه بر آنچه گفتیم، می خواهم هرگز این موضوع را فراموش نکنید که در واقع شما توانایی خشنود ساختن خدا را دارید، اما این به شما بستگی دارد که این قدرت را به کار ببرید و بر اساس آن زندگی کنید.

من و لیزا چهار پسر داریم. پسر سوم ما الکساندر با تحصیلات رایج و سنتی دچار چالش است. در حقیقت او چند سال تحت آموزش و تحصیلات خاصی قرار داشت. او یک جوان درخشان است که یقینا ظرفیت فراتر رفتن از سطح والدین اش را داراست. الکساندر، بسیار خلاق است، فراتر از چارچوبها فکر میکند، ایده های حیرت آوری دارد و قادر است یک مکالمه ی هوشمندانه را با بهترین و هوشمندترین افراد به خوبی پیش ببرد. با این وجود در مدرسه با خواندن مشکل دارد زیرا در روند یادگیری و فکر، بیش تر یک فرد دیداری است. برادر بزرگ تر او ادیسون، کاملا منطبق با تحصیلات متداول و سنتی است. او می تواند یانصد صفحه کتاب را چهار

برابر سریع تر از من بخواند و بعد به درستی اطلاعات کتاب را پاسخ دهد. هر دوی این پسرها در زندگی خود بسیار پیش رفته اند و من به هر دوی آن ها افتخار می کنم.

وقتی هر دوی آن ها در مدرسه بودند، من و لیزا یاد گرفته بودیم که باید از آن ها توقع متفاوتی داشته باشیم. من بسیاری از امتحانات او را به یاد می آورم که ادیسون با سربلندی کارنامه اش را نشان می داد و من و لیزا به ندرت لازم بود که به او در تکالیف یا مطالعه اش کمک کنیم. او به طور طبیعی سخت کار می کرد تا بتواند موضوع درس اش را بفهمد و در امتحانات نیز بهترین نمرات را می آورد. ما بسیار خرسند بودیم.

الکساندر در مدرسه ی متوسطه بود و ما در طول امتحانات نیمه ترم با او مشکلات زیادی داشتیم. او مرتبا فراموش می کرد تکالیف اش را انجام دهد و اگر هم انجام می داد، واقعا در سطح متوسطی بودند. نمرات او در آن نیمه ترم، ۱۲ بودند. ما از نتیجه ی امتحانات نیم ترم او بسیار ناراضی بودیم.

چند نیم ترم بعد، الکساندر رویه اش را تغییر داد و سخت کار کرد. من هیچ وقت از یاد نمی برم وقتی کارنامه اش را باز کردم، به جای نمرات ۸ تا ۱۲، نمرات ۱۶ تا ۱۲ را دیدم. ما خیلی خوشحال شدیم. اگرچه او اصلا در سطح ادیسون نبود، اما من و لیزا می دانستیم که او سخت تلاش کرده است. ما بارها او را برای کار سختی که انجام داده بود، ستودیم. او دیگر شکی نداشت که والدین اش از او راضی هستند. و بالاخره با کار سخت نمرات او به ۱۷-۱۸ رسید.

در امتحانات بعدی ادیسون نمره ی ۱۸ و ۱۹ گرفت. ما خشنود نبودیم، نه به خاطر این که او معدل ۱۹ گرفته بلکه ما روش مطالعه ی او را در آن امتحانات دیده بودیم و می دانستیم که تمرکزش بیش تر بر دوستانش بود تا کارمدرسه. گویی که او در همان زمان رتبه ای بهتر نسبت به الکساندر کسب کرده بود، اما می دانستیم که او همه ی تلاش اش را نکرده است. (البته این موضوع فقط یک بار اتفاق افتاد و او با بالاترین رتبه ی فارغ اتحصیل شد و همواره در بخش های زندگی اش به سختی کار می کند.)

نکته در این جاست که خدا از ما توقع دارد در آنچه به ما داده، امین باشیم، و او به همه ی فرزندانش قدرتی برابر بخشیده است. چه قدر عالی می شد اگر همه ی ایمان داران این حقیقت را درک می کردند. این موضوع در

مثل قنطارها به خوبی روشن می شود. یکی از خادمان پنج قنطار گرفته بود، به دیگری دو قنطار داده شده بود و به سومی فقط یک قنطار. نویسنده ی انجیل به طور مشخص بیان می کند که "به فراخور قابلیت هر خادم" به آن ها هدیه ای داده شده بود. (متا ۲۰: ۱۵) درست همانند پسران مان، هر خادم در این مثل سطح توانایی و قابلیت متفاوتی داشت. با در نظر گرفتن این موضوع باید همیشه کلمات پولس را به یاد داشته باشیم:

"زیرا چه کسی تو را متفاوت انگاشته است؟ چه داری که به تو بخشیده نشده باشد؟ و اگر به تو بخشیده شده است، پس چرا چنان فخر میکنی که گویی چنین نیست؟" (اول قرنتیان ٤: ٧)

ما همواره باید توجه داشته باشیم که آنچه را داریم، خدا به ما بخشیده است. یک نفر توانایی نوشتن دارد، دیگری تعلیم، موعظه، خواندن، آهنگسازی، طراحی، مدیریت، برنامه ریزی، رهبری، برخورد خوب با مردم، و مانند آن؛ همه ی این ها هدیه و عطایی است که خدا به افراد می بخشد. اگر این نکته را به یاد داشته باشم می تواند مرا در برابر دام های غرور و حسادت محافظت کند؛ غرور در این که من از دیگران بهتر هستم و حسادت به آنچه که دیگران دارند.

بازگردیم به مثل قنطارها، مردی که پنج قنطار داشت با سخت کوشی کار کرد و پنج قنطارش را ده قنطار کرد. مردی که دو قنطار داشت، درست به همان اندازه تلاش کرد ولی در آخر فقط چهار قنطار داشت. اما با وجود این که نفر اول با شش قنطار بیش تر کارش را تمام کرده بود و نتیجه ای به مراتب بهتر داشت، هر دو به طور یکسان پاداش گرفتند. شما می توانید رضایت و خشنودی را در صدای سرورشان بشنوید:

"سَروَرَش پاسخ داد: "آفرین،ای خادم نیکو و امین! در چیزهای کم امین بودی، پس تو را بر چیزهای بسیار خواهم گماشت. بیا و در شادی ارباب خود شریک شو!"(متا ۲۰ تا ۲۲)

توجه کنید که در این جا با ارجاع غیرمعمولی روبه رو هستیم. یعنی نوشته ایم آیه ی ۲۱ یا ۲۳. دو آیه عینا یکی هستند. من نمی توانم باور کنم که این اتفاقی باشد. خدا بر روی نکته ی بسیار مهمی تاکید می کند؛ به عبارتی آیه ی ۲۱ خطاب به مردی است که ده قنطار به دست اورده بود و آیه ی ۲۳ درباره ی کسی که کارش را با چهار قنطار به پایان رسانیده بود؛ یعنی کم تر

از نصف نفر اول. اما سرورشان نسبت به کار هر دو خادمش به یک اندازه خشنود و شادمان بود. عیسا میگوید:

"امّا آن که خواست اربابش را نمی داند و کاری می کند که سزاوار تنبیه است، تازیانهٔ کمتر خواهد خورد. هر که به او بیشتر داده شود، از او بیشتر نیز مطالبه خواهد شد؛ و هر که مسئولیتش بیشتر باشد، پاسخگوییاش نیز بیشتر خواهد بود." (لوقا ۱۲: ۸۶)

اگر خودتان را با یکی از رهبران بی نظیر، اعضای خانواده یا دوستانتان مقایسه کنید، کم می آورید. حقیقت این است که شاید خدا به فردی نسبت به شما قابلیت ها و قنطارهای بیش تری ببخشد، به واژههای پولس دقت کنید:

"زیرا به واسطهٔ فیضی که به من عطا شده است، هر یک از شما را میگویم که خود را بیش از آنچه می باید، مپندارید، بلکه هر یک به فراخور میزان ایمانی که خدا به شما بخشیده است، واقع بینانه دربارهٔ خود قضاوت کنید. زیرا همانگونه که هر یک از ما را بدنی واحد است که از اعضای بسیار تشکیل شده و کار همهٔ این اعضا یکسان نیست، ما نیز که بسیاریم، در مسیح یک بدن را تشکیل می دهیم و هر یک، اعضای یکدیگریم. بر حسب فیضی که به ما بخشیده شده است، دارای عطایای گوناگونیم. اگر عطای کسی نبوّت است، آن را متناسب با ایمانش به کار گیرد." (رومیان ۱۲: ۳-۲)

شما به کمال توسط خدا برای انجام وظیفه ای در پادشاهی او خلق شده اید و به شما عطایا و قابلیت هایی بخشیده شده تا ماموریت خاص خود را انجام دهید. بنابراین با توجه به آنچه داریم، نمی توانیم نتایج خود را با دیگران مقایسه کنیم. با این وجود بر اساس آن کاری که بر پایه ی آنچه که داریم، انجام می دهیم، قضاوت خواهیم شد و با آن می توانیم باعث خشنودی یا عدم خشنودی پدر آسمانی مان شویم.

بگذارید این موضوع را از زاویه ی دیگری مطرح کنم. اگر خادمی که دو قنطار داشت، دو عطای خودش را با کسی که پنج قنطار داشت، مقایسه می کرد، حتما کم می آورد. اما هر دو خادم آنچه را که در آغاز داشتند، دو برابر کردند. آن ها به طور برابر نسبت به آنچه به آن ها سپرده شده بود، امین بودند و به همین دلیل به طور برابر باعث خشنودی سرورشان شدند.

## مثلی مشابه با تاکیدی متفاوت

پس از اتمام این صحبت ها، بیایید به مثلی با زمینه ای مشابه اما تاکیدی متفاوت نگاه کنیم. عیسا در مثل ده مینا (لوقا ۱۹: ۱۱–۲۱) عیسا به جای سه خادم به ده خادم اشاره می کند. به هر یک یک مینا داده می شود. در این مثل اشاره به سطوح متفاوت خواندگی یا عطایای خاص ما همان طور که در مثل قنطارها دیدیم، نیست. مینا، اشاره به فیض، ایمان بنیادی، محبت خدا و دیگر عطایایی است که او به همه ی ما به طور یکسان بخشیده است.

بگذارید با مثالی روشن اش کنیم. اگر خدا فردی را به طور خاص خوانده تا افراد بی شماری را از طریق پرستش به حضور خدا وارد سازند، به این فرد استعداد یا قنطار موسیقی داده است. با این وجود، این عطایا تا فراسوی مرزهای قلمرو مادی پیش می روند. چراکه این استعداد رهبران پرستش را به حضور خدا نیز رهنمون می شود. [و صرفا یک استعداد موسیقی نیست] من صادقانه می توانم بگویم که چنین استعداد خاصی به من داده نشده است. هر بار که تلاش می کنم جلوی خانواده ام بخوانم، نتیجه فاجعه بار است. آن ها می کنند، اتاق را ترک می کنند و یا به شوخی چیزی به سمت من پرتاب می کنند، و البته کاملا هم حق دارند. بنابراین کاملا دور از عقل است که بخواهم نقش رهبر پرستش را در کلیسایم داشته باشم. اما خدا استعدادهای دیگری به من بخشیده تا آنچه را که من به طور خاص برای انجامش در بخش های دیگری خوانده شده ام، به انجام برسانم؛ مانند موعظه، نوشتن و رهبری. هر یک از ما استعدادهایی داریم که منطبق با ماموریت ماست.

با این وجود در بخش های عمومی زندگی، ما به طور مساوی دریافت کرده ایم. نویسنده ی کلام می گوید که هر یک از ما ذهن عیسا، اسلحه ی خداوند [زره]، نام عیسای مسیح، بنیاد ایمان، وعده ی خدا، محبت خدا و ... را داریم (این فهرست همچنان ادامه دارد) این آن چیزی است که در مثل میناها عنوان شده است. در مثل، خادم اول مینایش را ده برابر می کند. در روز داوری پاداشی نیکو می گیرد و حکمران ده شهر می شود. دومی مینایش را پنج برابر می کند. او به بزرگی نفر نخست پاداش نمی یابد، به او حکمرانی بر مشهر سپرده می شود. پاداش او کم تر بود زیرا آنچه را که به او سپرده بر مشهر سپرده می شود. پاداش او کم تر بود زیرا آنچه را که به او سپرده ترجمه ی هزاره ی نو سکه ی طلا آمده و در ترجمه ی قدیمی به اشتباه قنطار آمده است.

#### قادر به انجامش هستید!

شده بود، به اندازه ی نصف نفر نخست افزایش داده بود. نفر سوم، مینایش را دفن کرد و به سختی به خاطر تنبلی اش تادیب شد و هیچ پاداشی دریافت نکرد.

این دو مثل روشن می سازند که خدا ما را به طور یکسان در شرایط عمومی زندگی تجهیز کرده است (مثل ده مینا)، و در جاهایی که به ماموریت و خواندگی خاص ما برمی گردد ما را به شکلی متفاوت تجهیز نموده است (مانند قنطارها).

جان کلام این که هرگز نمی توانید بدون آنچه که درباره اش بحث کردیم، به حداکثر ظرفیت خود یعنی خارق العادگی برسید.



### تاملاتی برای سفری خارق العاده

باور دارید که خدا برای انجام کار پادشاهی اش [ملکوتش] چه عطایا و استعدادهایی به شما بخشیده است؟

چه چیزی مانع شما از استفاده ی کامل از عطایا و استعدادهای تان برای پیشبرد ملکوت خدا بوده است؟

## فصل ششم

# قدرت خشىنود ساختن

اگرچه امکان دارد متهم به تکرار و اضافه گویی شوم، اما می خواهم بار دیگر بر نکته ی اصلی فصل پیشین تاکید کنم، زیرا اگر من و شما به طور کامل این حقیقت را درنیابیم، زندگی مان درگیر شک، تقلای بیهوده و ناامیدی خواهد شد.

من و شما آنچه را که برای خشنودی پدر آسمانی لازم است در اختیار داریم. در دوم پطرس خواندیم که: "قدرت الاهی او، هر آنچه را که ما برای حیات و دینداری نیاز داریم به ما ارزانی داشته است." (دوم پطرس ۱: ۳) می دانم که سوال بعدی چیست. این چه "قدرتی" است که به شکلی معجزآسا به ما توانایی خشنودی خدا را بخشیده است؟ پاسخ، "فیض" است.

فیض. امروزه خیلی درباره ی فیض صحبت می شود، اما بسیاری هنوز معنای کامل آن را نفهمیده اند. فیض اگر نگوییم مهم ترین اما بدون شک یکی از مهم ترین حقایق عهد جدید است که هر ایمان داری باید آن را درک کند زیرا در نجات و زندگی در مسیح نقشی بسیار بنیادی دارد.

۱ در این جا نیز نویسنده با استناد به آیه، جمله ی سوالی خود را مطرح کرده که تنها در مفهوم قدرت یا قدرت خدا با ترجمه ی فارسی هم راستاست.

۲ همچنان که پیش تر عنوان شد، نویسنده اُز ترجمه هایی استفاده کرده که در واژه ی خشنودی (please) آمده، اما در ترجمه های موجود فارسی این مفهوم دیده نمی شود.

#### قدرت خشنود ساختن

در ارتباط با نجات باید گفت که صد البته ما به واسطه ی فیض نجات می یابیم. این بزرگ ترین هدیه است که در اختیار نسل بشر قرار دارد. ما نمی توانیم با حفظ شریعت وارد رابطه ای با خدا شویم، هم چنین نمی توانیم مدعی باشیم که نجات کسب کردنی است و ما می توانیم شایسته ی دریافت آن گردیم. فیض در واقع مرحمت خداست در حالی که شایسته اش نیستیم. به ما گفته شده که:

"زيرا به فيض و از راه ايمان نجات يافته ايد - و اين از خوبتان نيست، بلكه عطاى خداست - و نه از اعمال، تا هيچكس نتواند به خود ببالد." (افسسيان ۲: ۸-۹)

این کل اتفاق نجات ماست. نجات ما به وسیله ی فیض مسیح است که گناهان ما را نابود کرد و آنها را چنان که شرق از غرب دور است، دور ساخت. هنگامی که در مقابل تخت داوری می ایستیم، اگر خدا از ما بپرسد چرا وارد پادشاهی او شده ایم، مطمئنا به علت رفتار و اعمال نیک، هر هفته به کلیسا رفتن، زندگی خدمتی، خدمت وفادارانه یا هیچ کدام از نیکویی ها و خوبی های ما نبوده است. خدا ما را می پذیرد زیرا دو هزار سال عیسا خون شاهانه اش را ریخت، به شکلی مخوف و وحشتناک مرد، و سه روز بعد برای آزادی ما از مردگان برخاست. او بهای الاهی است که برای آزادی ما پرداخت شد. هیچ چیز دیگری نمی توانست و نمی تواند ما را آزاد سازد! در باور به قربانی عیسا و تسلیم زندگی خود به او به عنوان خداوند، می توانیم با اطمینان در حضور خداوند بایستیم.

# فیض برای زندگی

اما فیض در طی فرآیندی که ما نجات را دریافت می کنیم تا زمانی که در حضور شاهمان می ایستیم، چه نقشی را ایفا می کند؟ پیش از هر چیز هرگز نباید فراموش کنیم که فیض برای زندگی نیز همچنان رحمت خداست و به دست آوردنی نیست. این فیض زمانی که وارد رابطه با خدا می شویم، تغییری نمی کند.

متاسفانه بسیاری زندگی خود در مسیح را پس از ایمان از دریچه ی

شریعت می نگرند. آن ها به جای وابستگی به فیض خدا برای دریافت رحمت و برکت، به تلاش های شخصی خود دل می بندند. پولس رسول می پرسد: "آیا تا این حد نادانید که با روح آغاز کردید و اکنون میخواهید با تلاش انسانی به مقصد برسید؟" (غلاطیان ۳: ۳)

در ادامه پولس به همین کلیسا نکات بیش تری را مورد تاکید قرار می دهد:
"شما که میکوشید با اجرای شریعت پارسا شمرده شوید، از مسیح بیگانه شده و از فیض به دور افتاده اید." (٥: ٤) اگر ما تلاش کنیم تا پارسایی خود را با نگاه داشتن قوانین، دستورات و خواسته های شریعت عهد عتیق، به دست آوریم، به واقع در خطر از دست دادن رابطه با مسیح و منفعت فیض قرار می گیریم! این بسیار شدید و سخت است. ما باید همیشه به خود یادآوری کنیم که به واسطه ی فیض نجات یافته ایم، و به وسیله ی فیض است که می توانیم از منافع نجات بهره مند گردیم.

به همین دلیل، پولس در بیش تر نامه های خود در عهد جدید می نویسد:
"فیض خداوند ما عیسای مسیح با شما باشد." به خاطر داشته باشید که
نامه های او به مردان و زنانی نوشته شده که نجات یافته اند، نه به کسانی
که گم شده اند و به فیض نجات بخش نیاز دارند.

یعقوب رسول خطاب به ایمان داران مینویسد:"امّا فیضی که او میبخشد، بس فزونتر است. از همینرو کتاب میگوید: «خدا در برابر متکبّران میایستد، امّا فروتنان را فیض میبخشد.»" (یعقوب ۱: ۲) به عبارت دیگر، فیض بیشتری نسبت به آنچه قبلا داشتیم، در اختیار ماست!

پطرس به شکل دیگری این موضوع را مطرح می کند: "فیض و آرامش بهواسطهٔ شناخت خدا و خداوند ما عیسی، بهفزونی بر شما باد." (دوم پطرس ۱: ۲)

این حتا خبر بهتری است؛ نه فقط فیض می تواند به زندگی ما افزوده شود، بلکه می تواند فزونی نیز بیابد! اگر رسولان مکررا و به فراوانی برای فیض بیش تر دعا می کردند، این کار باید در زندگی ما در مسیح نیز به همان جدیت انجام پذیرد.

بنابراین در ارتباط با زندگی درمسیح باید گفت که ما نه تنها نخست به وسیله ی فیض او نجات یافته ایم، بلکه این فیض نجات ما را نیز حفظ می کند. مطلع هستیم که بسیاری از ایمان داران درگیر این طرز فکرند که اگر پس از پذیرش عیسای مسیح به شدت خراب کنند، خدا نجات را از آن ها برمی دارد. این حقیقت ندارد! به ما گفته شده:

" ولى اگر به گناهان خود اعتراف كنيم، او كه امين و عادل است، گناهان ما را مى آمرزد و از هر نادرستى پاكمان مىسازد." (اول يوجنا ۱: ۹)

توجه كنيد كه آيه نمى گويد بيش تر نادرستى ها و خطاها. خون عيسا ما را از هر نادرستى پاك مى سازد. او ما را مى بخشد و از هر آنچه كه ما را از حضورش بازمى دارد، پاك مى سازد. او امين و عادل است و گناهان مان را مى بخشد و پاك مان مى سازد. "امين بودن" مفهوم هميشگى را در خود دارد، يعنى در همه حال، و "عادل" به اين معناست كه او هميشه در وعده اش باقى مى ماند. او هرگز نخواهد گفت: "من گناهان بقيه را مى بخشم، اما اين گناه تو را نه".

آیا هنوز قانع نشده اید ؟ آیا فکر میکنید: "من گناهانم بیش تر از آن است که بخشیده شوم. در رحمت خدا دیگر بر روی من بسته است"؟

خیر، کلام می گوید: "خداوند را سپاس گویید زیرا که نیکوست و محبت [رحمت] او جاودانه است." (مزمور ۱۳۲: ۱) رحمت او تا ابد ادامه دارد و تمام نمی شود. در حقیقت عبارت رحمت او جاودانه است [رحمت او تا ابدالاباد]، بیست و شش بار در همین یک مزمور تکرار شده است!

اگر به عظمت بخشش خدا باور دارید، وضع تان خیلی خوب است و در جای درستی قرار دارید. حتا پطرس نیز با این موضوع مشکل داشت، بنابراین یک روز از عیسا پرسید: "سرور من، تا چند بار اگر برادرم به من گناه ورزد، باید او را ببخشم؟ آیا تا هفت بار؟" (متا ۱۸: ۲۱) پطرس پیش خود فکر می کرد این هفت بار خیلی زیاد است، زیرا قانون عهد عتیق "چشم در برابر چشم" را تصریح می کرد (خروج ۲۱: ۲۳–۲۶ را بخوانید). پطرس عادت کرده بود که مردم باید جریمه ی خطاها و گناهان شان را بپردازند.

پاسخ عیسا او را شوکه کرد: "عیسی پاسخ داد: «به تو میگویم نه هفت بار، بلکه هفتاد هفت بار." (متا ۱۸: ۲۲) این یعنی چهارصد و نود بار! با این وجود اشاره ی عیسا به بخشش محدود به ۴۹۰ بار نیست زیرا در انجیل لوقا او بیان می کند که: "پس مراقب خود باشید. اگر برادرت گناه کند، او را توبیخ کن، و اگر توبه کرد، ببخشایش. اگر هفت بار در روز به تو گناه ورزد، و هفت بار نزد تو بازآید و گوید: "توبه میکنم،" او را ببخشا.»" (لوقا ۱۷: ۳–٤)

به ما دستور داده شده که هفت بار در روز ببخشاییم. با این وجود

۳ در ترجمه ی هزاره نو «محبت» آمده، اما در ترجمه ی قدیمی «رحمت» که مورد دوم بیش تر مورد نظر نویسنده بوده است.

اگر کسی هفت بار در روز برای بیش از هفتاد روز گناه کرد، از ۴۹۰ بار تجاوز می کند. بنابراین اگر قرار بود فقط ۴۹۰ بار فردی گناه کند و بخشیده شود، در انجیل لوقا عیسا می بایست می گفت: "تا ۴۹۰ مرتبه"، ولی او چنین نمی گوید. او می گوید هفت بار در روز برای آن محدودیتی قائل نمی شود. بنابراین اگر فردی در میانگین ۸۰ سال زندگی اش، هر روز هفت بار گناه کند، جمع گناهان او می شود ۲۰۶۵۰ مرتبه! این خیلی بیش تر از ۴۹۰ مرتبه است. در واقع عیسا می گوید که بخشیدن ما هرگز متوقف نمی شود! چرا این بخشش می بایست تمام ناشدنی باشد؟ چراکه بیانگر بخشش خدا نسبت این بخشش می بایست تمام ناشدنی باشد؟ چراکه بیانگر بخشش خدا نسبت و به ما فرمان داده شده: "با یکدیگر مهربان و دلسوز باشید و همانگونه که خدا شما را در مسیح بخشوده است، شما نیز یکدیگر را ببخشایید." (افسسیان ٤: ۳۲)

بنابراین اگر به نوعی احساس کنید که بخشش خدا نسبت به شما پایان یافته، در حال گوش دادن به احساسات خود یا دروغ هایی هستید که منطبق با کلام خدا نیستند. اگر گناه کنید و به خاطرش متاسف باشید و توبه کنید، بخشیده می شوید. همین و بس!

در راستای این خبر خوش لازم است که به شما هشدار بدهم که از گناه غرور اجتناب کنید. اگر چنین می پندارید که: "من به واسطه ی فیض او نجات یافته ام، پس مهم نیست چگونه زندگی می کنم و دیگر لازم نیست نفس خود را کنترل کنم و می توانم برای لذت و خوشی زندگی کنم"، باید بگویم که بازایستبد!

این نگرش بسیار خطرناک است. شما فریب خورده اید[اگر چنین نگرشی دارید]! دلخور نشوید، اما لازم است که از خود بپرسید: "آیا من واقعا نجات یافته ام؟" پولس به این موضوع در میان خود اشاره می کند: "پس چه گوییم؟ آیا به گناه کردن ادامه دهیم تا فیض افزون شود؟ هرگز! ما که نسبت به گناه مردیم، چگونه می توانیم به زندگی در آن ادامه دهیم؟" (رومیان ۲: ۱-۲) در واقع پولس به مسیحیان هشدار می دهد که:

"اعمال نفس روشن است: بیعفتی، ناپاکی، و هرزگی؛ بتپرستی و جادوگری؛ بتپرستی و جادوگری؛ بشمنی، ستیزه جویی، رشک، خشم؛ جاهطلبی، نفاق، دسته بندی، حسد؛ مستی، عیاشی و مانند اینها. چنانکه پیشتر به شما هشدار دادم، باز میگویم که کنندگان چنین کارها پادشاهی خدا را به میراث نخواهند برد." (غلاطیان ٥: ۱۹–۲۱)

واضح است که ما به واسطه ی فیض مسیح آزادی داریم. اما این آزادی به این معنا نیست که می توانیم با وقاحت تمام گناه کنیم. کسی که به راستی نجات یافته، قلب خدا را دارد و با خود نمی گوید: "تا چند بار می توانم گناه کنم و قسر در بروم؟" خیر، ایمان داری که حقیقتا دارای تولد تازه است می گوید: "من نمی خواهم گناه کنم زیرا قلب او را که برای من مرد و مرا دوست داشت، می رنجانم." و یک بار دیگر تاکید می کنم که اگر هر فردی گناه کرد، مهم نیست که هفت مرتبه در روز باشد، اگر حقیقتا توبه کند، خدا او را می بخشد.

# فراسوى بخشش

چه شگفت انگیز، ما به وسیله ی فیض نجات یافته ایم و نجات مان را حفظ می کنیم. اما قضیه به همین جا ختم نمی شود! فیض از بخشش فراتر می رود. فیض قدرت و اختیار الاهی است. فیض همان قدرتی است که می توانیم با اتکا به آن همچون مسیح زندگی کنیم.

این کلمات را با دقت بخوانید: "اگر بگوییم با او رفاقت داریم، حال آنکه در تاریکی گام میزنیم، دروغ گفتهایم و به راستی عمل نکردهایم. " (اول یوحنا ۲: ۲) توجه کنید که یوحنا نمی گوید "بهتر است" می بایست اس می بایست بایکه توقع خدا از ماست. خبر خوش این یک توصیه یا هدف گذاری نیست، بلکه توقع خدا از ماست. خبر خوش این که خدا در عهد جدید هرگز فرمانی نمی دهد، مگر قدرت انجام و نگاه داشتن آن را نیز داده باشد. بنابراین ما می توانیم از طریق قدرت فیض همانند عیسا رفتار کنیم.

به شهادت پولس درباره ی خودش در راستای این موضوع گوش کنید:
"شما شاهدید و خدا خود نیز گواه است که با چه پاکی و درستی
و بیعیبی با شما ایمانداران رفتار کردیم. چنانکه میدانید، رفتار
ما با یک یک شما چون رفتار پدری با فرزندانش بود. شما را
تشویق کرده، دلداری میدادیم و سفارش میکردیم که شیوهٔ

Should دلالت به حالت توصیه ای دارد.

ه Must دلالت بر امر قطعی دارد.

رفتارتان شایستهٔ خدایی باشد که شما را به پادشاهی و جلال خود فرامیخواند." (اول تسالونیکیان ۲: ۱۰-۱۲)

پولس به ایمان داران فرمان می دهد که همانند او رفتار کنند، یعنی "شایسته ی خدا"! این برای او و من و شما ممکن است، و ما قادریم از طریق فیض، "شایسته ی خدا" زندگی کنیم.

این نمود و جنبه ای از فیض است که بسیاری آن را نادیده گرفته اند، زیرا با همان تاکید جنبه ی نخست فیض [بخشش] به آن نپرداخته ایم. به همین دلیل بسیاری از ایمان داران با نحوه ی زندگی مسیحی خود درگیرند و نمی توانند به شکلی خارق العاده زندگی کنند.

بیایید نخست به معنای یونانی واژه ی فیض (۱۱ بپردازیم، یعنی معنای آن در زبان اصلی اش. واژه ی یونانی ای که به فراوانی در عهد جدید برای فیض به کار رفته، یعنی حدود ۱۹۰۰ مرتبه، charis است، معنای واژه ی charis، انجام یک کار نیک بدون توقع بازپرداخت و جبران آن "می باشد. این کاملا بیانگر محبت و رحمت خدا نسبت به ماست. این محبت به هیچ وجه به دست آوردنی نیست و کسی نمی تواند مدعی شود که شایسته ی آن است.

اگر ما این معنای اولیه از فیض را برداریم و آن را با بخش های منتخبی از رساله های پولس به افسسیان، غلاطیان، رومیان و دیگر رساله های مرتبط با نجات از گناه و زندگی ابدی ترکیب کنیم، به تعریفی از فیض می رسیم که اکثریت جامعه ی مسیحیان با آن آشنا هستند. اما این درک و تعریف تنها انگیزه و نتیجه ی واپسین این هدیه [فیض] را پوشش می دهد و نمی تواند طبیعت کنونی فیض را تعریف نماید. به عبارت دیگر، این تعریف فیض را همچون هدیه ای رایگان نشان می دهد که برای نجات ما در راستای حیات داده شده اما قدرت آن در این حیات را تعریف نمی کند.

### نجات یافته به وسیله ی تفنگ

اجازه دهید معنای حقیقی فیض را با تمثیلی درباره ی تفنگ روشن سازم. بیایید چند صد سالی به عقب یعنی سال ۱۷۱۷ بازگردیم، سال پیش از اختراع

Grace 7

نخستین سلاح گرم. پس از غرق شدن یک کشتی، مردی که من او را "مرد جزیره" می نامم به ساحل جزیره ای متروک در وسط اقیانوس رسید.

جزیره آب و هوای استوایی داشت، اما با توجه به شرایطی نامعمول، خط ساحلی همواره به وسیله ی مه غلیظی پنهان بود. جزیره در مسیر تردد کشتی ها نبود، اما اگر کشتی ای به نزدیک جزیره می رسید، هیچ فردی نمی توانست به واسطه ی آن مه غلیظ جزیره را ببینید.

در جزیره آب فراوان گوارایی جاری بود و گونه های مختلف حیات وحش آن را آکنده بودند، از جمله گوزن و گراز. در جزیره نارگیل فراوانی وجود داشت اما همه در نوک درختان نخل آویزان بودند.

مرد جزیره چند روز است که به این جا رسیده و اکنون بسیار گرسنه است. زیرا تمام تلاش او به دام انداختن و گرفتن یک حیوان با شکست روبه رو شده است. او سعی کرده با شاخه ی درختان نیزه بسازد اما قادر نیست به قدر کافی محکم پرتابشان کند تا جانوری گریزان را مجروح سازد. "مرد جزیره" به فکر ساختن یک تیر و کمان بزرگ است اما هیچ ماده ی ارتجاعی ای را پیدا نمی کند. در آخرین تلاش او یک گوزن و گراز را همزمان تعقیب کرد و سنگی بزرگ را به سمت آن ها پرتاب کرد اما هیچ فایده ای نداشت.

او همچنین تلاش کرد با بالا رفتن از نخل های بلند، نارگیل بچیند، اما تنها چیزی که عایدش شد، پاها و بازوان زخمی بود.

این بازمانده ی تنها می بایست در همه حال بیش ترین احتیاط را در ارتباط با دیگر ساکنان جزیره مانند خرس های وحشی و درندگان می کرد و این اوضاع را پیچیده تر می ساخت. او هیچ وقت از مخفیگاه این درندگان آگاه نبود و می بایست پیوسته در موضع دفاعی قرار داشته باشد، چرا که به نظر می رسید این درندگان وحشی هر لحظه در کمین اویند. خدا را شکر که هنوز عاقل بود. لذا تخته سنگی به بزرگی یک خانه ی کوچک پیدا کرد که خرس به احتمال قوی نمی توانست از آن بالا بیاید. او یک نردبان موقتی ساخت و از آن بالا رفت و خود را به نوک تخته سنگ رساند و سپس نردبان را پشت سر خود بالا کشید. او به این ترتیب کاملا احساس امنیت می کرد و در عین حال زندانی شده بود. او بیش تر روز و تمام شب را برای حفاظت در عین حال زندانی شده بود. او بیش تر روز و تمام شب را برای حفاظت خود از جانوران درنده، محبوس این صخره کرده بود. او دیگر تنها گرسنه

نبود، بلکه به خاطر کسری خواب احساس خستگی نیز می کرد، چرا که سطح صخره ناصاف بود و برای دراز کشیدن بسیار نامناسب بود.

در این شرایط، این مرد بیچاره به نهایت خستگی و ضعف درآمده، اما بدتر از همه ناامید شده است. در این ناامیدی می دانست که ناگزیر خواهد مرد، چه از گرسنگی و چه توسط خرسی درنده و گرسنه.

ناگهان مردی از ناکجا آباد پدیدار می شود. او یک مسافر زمان از اواخر قرن بیست و یکم است. او با کمک تکنولوژی امکان برگشتن به زمان و مکان "مرد جزیره" را داشت. با همین تکنولوژی او دریافت که "مرد جزیره" در وضعیت دشواری است، بنابراین او اطلاعت و تجهیزاتی را که برای نجات "مرد جزیره" نیاز بود، جمع کرد و با ماشین زمان برای نجات او آمد. نام او "پیام آور" است.

"پیام آور" به مرد جزیره که شگفت زده بود گفت یک کشتی دقیقا ۱۱ روز دیگر به نزدیکی جزیره می آید. پیام آور در ادامه به او گفت که این تنها شانس او برای رسیدن به خانه است، زیرا "پیام آور" به گذشته سفر کرده بود و می دانست تا دهه ها کشتی دیگری از آن جا نخواهد گذشت. "پیام آور" ساعت و روز دقیقی که کشتی از آن جا عبور می کرد، را گفت و به مرد جزیره کمک کرد تا یک ساعت خورشیدی که زمان دقیق را مشخص می کرد، بسازد. سپس به او گفت: "وقتی کشتی به جزیره نزدیک می شود، صدای شیپور بلندی خواهی شنید." سپس در جعبه ی عجیبی را که با خود آورده بود، و درونش چیزهای ناآشنایی وجود داشت، گشود. یکی از آن ها اسلحه بود که البته "مرد جزیره" هرگز پیش تر آن را ندیده بود. او کاملا از کاری که یک تفنگ هفت میلی متری می توانست بکند، ناآگاه بود.

پیام آور مشتاقانه به او گفت: "اسم این وسیله تفنگ است و زندگی تو را نجات خواهد داد!"

پس از کمی مکث برای دیدن واکنش مرد، ادامه داد: "وقتی تفنگ پر می شود و تو ماشه را می کشی، صدای بلندی ایجاد خواهد کرد." پیام آور برای این که به او نشان دهد، از درون جعبه یکی دیگر از اشیا عجیب را که یک گلوله بود، برداشت، درون تفنگ گذاشت، لوله ی تفنگ را به سوی آسمان نشانه رفت و ماشه را چکاند. "مرد جزیره" با صدای "بنگ" از جای خود

 $Messenger \Lambda$  واژه ی پیامبر، زیباتر است اما به دلیل ارجاعاتی خاص از واژه ی «پیام آور» استفاده شده است. (مترجم)

پرید. پیام آور گفت: "صدای اسلحه تا کیلومترها آن سوی جزیره و درون اقیانوس شنیده می شود، وقتی ناخدای کشتی صدای "بنگ" را بشنود، او جرات ورود به درون حلقه ی مه را پیدا خواهد کرد و به این ترتیب ساحل جزیره را کشف می کند. تو باید به محض دیدن کشتی، چند بار شلیک کنی. تو را پیدا خواهند کرد و سوار کشتی می کنند و به سلامت به خانه ات می رسی!"

مرد جزیره به وجد آمده بود و مدام از پیام آور تشکر می کرد.

پیام اور پاسخ داد: "خواهش می کنم، اما چیزهای دیگری هم هست که باید بدانی. تفنگ تنها صدای بلند ندارد، بلکه گلوله ای که لوله ی آن خارج می شود، سرعت بسیار زیادی دارد و می تواند هر خرس، گوزن یا گراز وحشی ای را در این جزیره بکشد. پس دیگر لازم نیست در ترس از دریده شدن توسط خرس زندگی کنی. مهم تر از همه تو تا رسیدن کشتی غذا برای خوردن خواهی داشت. نه تنها می توانی گراز و گوزن شکار کنی بلکه می توانی با شلیک کردن به نارگیل های بالای درخت آن ها را پایین بیاندازی و از آن نیز بخوری.

سپس "پیام آور" نحوه ی استفاده از تفنگ را که بسیار قوی بود، به "مرد جزیره" نشان داد. پس از شلیک چند گلوله به هدف هایی در دل جنگل، توانایی هدف گیری مرد بالا رفت. پیام آور با لبخندی به او گفت: "بالاخره یاد گرفتی. حالا چند موضوع دیگر!"

او مرد جزیره را در عقب ساحل به غاری برد که کف شنی داشت. مرد جزیره مدتی پیش این غار را کشف کرده بود اما به دلیل ترس از حمله ی خرس در طول شب هرگز آن جا نخوابیده بود.

پیام آور به او گفت: "تو می توانی با پوست گوزن، ورودی غار را بپوشانی. حال می توانی در جای نرمی بخوابی و اگر یکی دو خرس را بکشی، می توانی از پوست شان به عنوان تشک و لحاف استفاده کنی. به این ترتیب می توانی در طول سرمای شب، گرم بمانی در عین حال غار سرپناهی مناسب برای حفاظت از باران های موسمی و شدید است.

پیام آور در جعبه را مجددا باز کرد تا ذخیره ی گلوله ها را به او نشان دهد. صدها گلوله وجود داشت. او هشدار داد: "از مهمات با درایت استفاده کن. اما بیش از نیازت برای شصت و یک روز مهمات داری." مرد جزیره لبریز از سپاس بود. ناگهان فکری به ذهنش رسید و با احتیاط پرسید: "آیا

لازم است چیزی بابت تفنگ به شما بدهم؟"

پیام آور با لبخندی پاسخ داد: "می دانم که هیچ پولی نداری، بنابراین نمی توانی این تفنگ را بخری، حتا اگر هم می توانستی، نیازی به این کار نبود، چون من برای تو این کار را کرده ام. من تو را از طریق ماشین زمان دیدم و خواستم کمکت کنم. اسلحه، فروشی نیست؛ فقط آن را بگیر. به علاوه، صاحب کار من فردی بسیار ثروتمند است و در واقع صاحب ماشین زمان است، او به من این تفنگ را داد تا به تو بدهم. من از رساندن هدیه ی او بسیار شادمانم."

"سپاس گزارم، سپاس گزارم!" مرد جزیره بیش از حد سپاس گزار بود و از توجه و سخاوت پیام آور و صاحب کارش شوکه شده بود. او اسلحه را گرفت و غریبه ی سخاوتمند در یک چشم بر هم زدن ناپدید شد. مرد جزیره با اسلحه ای در دست باقی ماند که می توانست زندگی اش را در دو ماه بعدی در جزیره راحت و تحمل پذیر بسازد. او نجات یافته بود!

همان طور که احتمالا متوجه شدید، در این مثل، پیام آور نمایانگر خادمان عیسای مسیح است که به مرد جزیره درباره ی راه رستگاری و نجات می گویند. پیام آور می تواند یک مبشر، شبان، اعضای خانواده، دوستان یا هر فرد دیگری باشد. صاحب کار پیام آور، نمایانگر خداوند است که پیام آور را برای ماموریت نجات می فرستد. اسلحه بیانگر فیض خداوند یعنی هدیه ی اوست. نجات از یک مرگ وحشتناک در جزیره با تلاش های مرد جزیره به دست نمی آید، بلکه نتیجه هدیه ی صاحب کار پیام آور است. شصت و یک روز باقی مانده در جزیره، بیانگر مابقی زندگی مرد جزیره در روی زمین است و کشتی ای که او را می برد، نمایانگر عزیمت از زمین به آسمان است.

# یک حقیقت مهم باقی است

اکنون می خواهم داستان را از زاویه ی دیگر دوباره تعریف کنم تا ببینم در صورت تغییر کردن یکی از عناصر مهم چه اتفاقی می افتاد.

در نسخه ی دوم پیام آور ظاهر می شود و اسلحه که زندگی مرد جزیره

#### قدرت خشنود ساختن

را نجات می دهد به او نشان می دهد. همانند دفعه ی نخست، او می گوید که شلیک اسلحه تنها راهی است که ناخدا درمی یابد که کسی در درون مه می باشد. پیام آور، اسلحه را به سمت آسمان می گیرد و شلیک می کند، سپس اجازه می دهد که مرد جزیره اسلحه را پر کند و چند گلوله به سمت آسمان شلیک می کند. همانند نسخه ی پیشین این تنها راه خروج از جزیره است.

با این وجود این بار پیام آور فراموش می کند درباره ی قابلیت های دیگر اسلحه به مرد جزیره بگوید. او شرح نمی دهد که اسلحه علاوه بر صدای بلند، جسمی فولادی را به سرعت به بیرون پرتاب می کند که می تواند حیوانات را بکشد و به او غذا، امنیت و گرما بدهد. پیام آور به اشتباه فکر می کند مرد جزیره می تواند از تفنگ استفاده کند. او این موضوع را فراموش می کند که این مرد تنها در دورانی پیش از اختراع تفنگ زندگی می کند. مانند دفعه ی قبل، مرد از پیام آور برای هدیه اش تشکر می کند و پیام آور در یک چشم بر هم زدن به دوران خود بازمی گردد. مرد جزیره با راه خلاصی در دستانش بدون اطلاعات لازم برای زندگی و موفقیت در شصت و یک روز باقی ماند، در جزیره، باقی می ماند.

در این سناریو، مرد جزیره پس از ناپدید شدن پیام آور احساسی سر در گم و دوگانه دارد. قهرمان ما از طرفی از داشتن راه رهایی از جزیره خوشحال است اما درمی یابد که هنوز باید با مشکلاتش همچون سابق دست و پنجه نرم کند. برای شصت و یک روز باقی مانده چه باید بخورد؟ آیا می تواند این مدت طلانی بدون غذا زنده بماند. مرد جزیره علی الرغم همه ی تلاش هایش حتا موفق به کشتن یک حیوان هم نشده بود. شانس او صفر بود چراکه پیش از پایان شصت و یک روز یا از گرسنگی تلف می شد یا به وسیله ی خرس خورده می شد و هنوز هم جای مناسبی برای خوابیدن در طول شب نداشت، هیچ حفاظی هم برای در امان ماندن از رگبار باران و سرمای شب برایش متصور نبود. آیا مرد جزیره می تواند از پس این دوره بربیاید؟ فکر او پر بود از ترس این حقیقت که آیا تا رسیدن کشتی در دو ماه آینده، دوام خواهد آورد.

ناامیدی دوباره برمی گردد. مرد جزیره از توانایی شی ای که در اختیار دارد، غافل است. چه طور ممکن است مردی که آن قدر مهربان بود که راه فرار از جزیره را فراهم کرد، اطلاعات مورد نیاز برای زندگی موفق در طول

زمان باقی مانده در این جزیره را نداده باشد؟

حال می توانیم به دو سناریوی متفاوت از این مثل نگاه کنیم، اما منظور من چیست؟ به بسیاری از ما تعلیم داده اند که فیض هدیه ای است که می توانیم به وسیله ی آن حیات جاودان در آسمان را به دست آوریم. اما این حقیقت که فیض قدرت لازم برای زندگی "فوق العاده" یا زندگی موفقی که "پیش از ابدیت" باعث خشنودی خدا می گردد را فراهم می کند، مورد غفلت بسیاری از تعالیم بشارتی است. به عبارتی به ما گفته نشده پیش از رسیدن کشتی از تفنگ چه استفاده ای می توان کرد. زیرا در اثر نبود این آگاهی درباره ی فیض، بسیاری از اعضای کلیسا به همان شکل گذشته و پیش از درجات زندگی می کنند و در بسیاری از بخش های زندگی شکست می خورند.

# قدرت خدا برای زندگی

پس بیایید بازگردیم و نگاهی دوباره به واژه ی فیض بیاندازیم. فرهنگ واژگان یونانی استرانگ<sup>اا</sup> تا حدی مفهوم قدرت را در واژه ی فیض (charis) روشن می سازد. در این فرهنگ آمده: "[فیض] تاثیر الاهی بر قلب و بازتاب آن در زندگی دقت کنید. روشن است که معنای افزوده ای بر مفهوم و تعریف صرفا آسمانی آن وجود دارد. از این تعریف می توان این گونه برداشت کرد که تفاوتی ظاهری بین فردی که فیض را دارد و کسی که آن را ندارد وجود دارد. به عبارت دیگر، فیض در زندگی ایمان دار بازتاب دارد، یا دیده می شود. ما این حقیقت را در کتاب اعمال می بینیم.

"چون این خبر به کلیسای اورشلیم رسید، برنابا را به اُنطاکیه فرستانند. وقتی او به آنجا رسید و فیض خدا را دید، شادمان شد و همه را ترغیب کرد تا با تمام دل به خداوند وفادار باشند" (اعمال ۱۱: ۲۲–۲۲)

برنابا نمود خارجی فیض خدا را در زندگی ایمان داران انطاکیه مشاهده کرد. در ترجمه ای دیگر از این آیه آ<sup>۱۱</sup> موضوع را روشن تر می کند:

Strong's Greek Dictionary 1

۱۰ NLT، از آن جا که ترجمه ی مذکور در فارسی وجود ندارد، مترجم عینا آیه ی مورد نظر را از NLT ترجمه کرده است.

#### قدرت خشنود ساختن

"هنگامی که او رسید و این مستندات [۱۱۱] را دید ..." فیض عیسای مسیح در قلب آن ها قرار گرفته بود. برنابا می توانست مستندات و گواه آن فیض یا بازتاب آن را مشاهده کند.

دایره المعارف واژگان کتاب مقدسی زوندروان می نویسد: "این فیض نیروی محرکه است که با پذیرش و تایید پارسایی ما موجب می شود در حضور خدا بایستیم [و با او زندگی کنیم]. فیض بر تجربیات ما نیز به همان اندازه تاثیر می گذارد. فیض همیشه به عنوان کار خدا در ما شناخته می شود که ما را قادر می سازد بر عجز و ناتوانی خود فائق آییم." این تعریف با آیه ای از عهد جدید به شکلی قطعی تایید می شود:

"پس چون پادشاهی ای را می یابیم که تزلزل ناپذیر است، بیایید فیضی را داشته باشیم که با آن می توان خدا را عبادت و خدمتی پسندیده نماییم." (عبرانیان ۱۲: ۲۸) (۱۲)

این آیه روشن می سازد که فیض قدرت خدمت پسندیده ی خدا را به ما می بخشد. ترجمه ی AMP فراتر رفته و می گوید: "... خدا را خدمتی نماییم که او را شادمان می سازد." (۱۰۰۱

زندگی ای خوشایند پسندیده ی خداوند با نیروی انسانی ما غیرممکن بود، اما اکنون به وسیله ی قدرت فیض ممکن شده است. ما قدرت یافته ایم تا بر کاستی های خود فایق آییم.

واژه ی یونانی به کار رفته در عبرانیان ۲۸: charis (خاریس) است و دقیقا همان واژه ای است که در افسسیان ۲: ۸ آمده: "زیرا به فیض [charis] و از راه ایمان نجات یافته اید، و این از خودتان نیست، بلکه عطای خداست." واژه ی یونانی به کار رفته در این آیه که بیش تر به عنوان هدیه ی مجانی نجات شناخته می شود، مجددا به کار می رود تا نشان دهد که فیض ما را قدرت می بخشد تا به شکلی یسندیده زندگی کرده و خدا را خشنود سازیم.

Proof ۱۱ : مفهوم گواه، شاهد و مستندات را دارد.به نوعی «گواه» آن فیض را دید.

The Zondervan Encyclopedia Of Bible Words 17

Dynamic Force 17

۱٤ ترجمه های فارسی هیچ کدام به واژه ی «فیض» (grace) نپرداخته اند. حتا عموم ترجمه های انگلیسی از واژه ی thankful و مانند آن که مفهوم شکرگزاری و سپاس گزاری را دارند استفاده کرده اند. تنها ترجمه های یونانی و King James version از واژه ی grace استفاده کرده اند. با توجه به تأکید نویسنده بر واژه ی فیض و استفاده ی تعلیمی از آن مترجم متن آیه را منطبق با نسخه ی KJV ترجمه کرده است.

۱۵ ترجمه از متن AMP

فیض، تنها رحمت خدا نیست که نتوانیم به دستش بیاوریم، بلکه قدرت خداست که به ما داده می شود تا توانایی انجام کاری را داشته باشیم که او را خشنود ساخته و به هیجان می آورد. فیض به ما این امکان را می دهد تا از توانایی های خود فراتر برویم. فیض به ما توانایی داشتن یک زندگی خارقالعاده را می بخشد.

من هیجان زده ام! خدا نه تنها ما را نجات داد، بلکه ما را قدرت بخشید تا بتوانیم زندگی موفقی در این دنیا داشته باشیم. او فرزندانی را نمی خواهد که عنوان پارسا را یدک می کشند اما توانایی غلبه بر گناهان و ضعف هایی را که در همان آغاز ما را به دام می اندازند، ندارند. خیر، او نجاتی را طراحی کرد که ما را در این جهان نیز، همانند زندگی بعدی پیروزمند می گرداند.



#### تاملاتی برای سفری خارق العاده

آیا تا به حال فکرکرده اید اگر از فیض خدا دور می شدید، چه اتفاقی می افتاد؟ چرا این طرز فکر [زندگی بدون فیض] تا این حد خطرناک است؟ چه بخش از مثل پیام آور بیش تر به شما کمک کرد تا مفهوم فیض را درک کنید؟

### فصل هفتم

# فیض و راستی

پطرس رسول در رساله ی پایانی اش اشاره ی آگاهانه دارد که سال ها به آن توجه نمی کردم. من بارها این رساله را خوانده بودم اما هرگز به اندیشه و تدبیر او توجهی نکرده بودم. ببینم او چه می گوید:

"پس این امور را همواره به شما یادآوری خواهم کرد، هر چند آنها را می دانید و در آن حقیقت که یافته اید، استوارید." (دوم یطرس ۱: ۱۲)

به واژه ی "یادآوری" دقت کنید. پطرس متذکر شده که خوانندگانش پیش تر آنچه را که در حال نوشتن آن است، می دانند و در آن حقیقت استوارند، اما قصد دارد باز به آن ها یادآوری کند. بنابراین دوباره می گوید: "آری، مصلحت چنین می دانم تا آنگاه که در این خیمه ساکنم، شما را از طریق یادآوری برانگیزانم." (آیه ی ۱۳) پطرس بیان می کند که او هرگز دست از سر آن ها برنخواهد داشت!

اما پطرس هنوز به این ایده ای که قرار است یادآوری کند نمی پردازد:

"از این رو هر چه در توان دارم خواهم کرد تا بتوانید پس از رحلتم همواره این امور را به یاد آورید." (آیه ی ۱۵)۱۱

۱ نویسنده دو آیه ی اول را از NLT آورده، اما آیه ی سوم (۱۵) را از ترجمه ی دیگری آورده که ترجمه ی آن به این شکل است: «به هر حال مراقب خواهم بود تا مطمئن شوم …»

باز هم واژه ی "به یاد آورید"! این جا پطرس بیان می کند که او هرچه در توان دارد می کند تا همیشه – بله همیشه – آنچه را که او نوشته به یاد داشته باشند، حتا پس از رحلت او از این جهان. در ترجمه ی دیگری (NLT) می خوانیم: "سخت تلاش خواهم کرد تا این چیزها را برای شما روشن سازم."

در آن روز، من کشف بزرگ تری از اهمیت کلام نوشته شده ی خداوند داشتم. به نظر می رسد که بسیاری از واعظان امروزی فاقد مکاشفه و درک کلام هستند. من بسیاری از کتاب های مسیحی امروزی را پیدا کرده ام که اشاره ی کمی نسبت به کتاب مقدس در آن ها یافت می شود. وقتی نوشته های پدران نخستین کلیسا را می خوانم، می بینیم که صدها و گاه هزاران ارجاع و حاشیه نویسی نسبت به کتاب مقدس در متن نوشته های آن ها وجود دارد. یکی از این پدران نخستین، کلمنت اسکندریه بود که حدود ۱۹۰۰–۲۱۰ پس از میلاد می زیست. او رهبر کلیسای اسکندریه ی مصر و رییس مدرسه ی آموزش نوایمانان بود. جاش مک داول در کتاب خود به نام "مدارکی برای یک قضاوت" بیش از ۲۶۰۰ خاش می نویسد، کلمنت بیش از ۲۶۰۰ تقل قول فقط از سه کتاب عهد جدید آورده است. چرا چنین تضادی در تاکید بر انجیل بین دو قرن نخست و امروز وجود دارد؟ پدران نخستین اهمیت یادآوری کلام خدا را می دانستند.

من به مدت ۱۹ سال عضو یک کلیسای مذهبی بودم که به من تعلیم داده بودند برای مردگان دعا کنم، برای بیرون آوردن مردم از برزخ شمع روشن کنم؛ و باور داشته باشم که مریم کسی است که کمک می کند تا دعای ما توسط عیسا پذیرفته شود، و بسیاری از ایده های عجیب و غریب را که در انجیل یافت نمی شد، پذیرفته بودم. در حالی که عضو این کلیسا بودم برای کسان دیگری که عضو مذاهب دیگر بودند، احساس تاسف می کردم زیرا به نظر خودم ما حقیقت را داشتیم و آن ها از آن غافل بودند.

اگر در آن دوران می مردم، به آسمان نمی رفتم، زیرا نجات را درک نکرده بودم. مدت کمی پس از پذیرش سروری و خداوندی عیسای مسیح، دریافتم که دروغ های زیادی را به عنوان حقیقت باور داشتم. به من آگاهی و راهنمایی غلط شده بود. من به جای وفادار ماندن به آنچه که خدا در کلامش

Josh Macdowell Y

Evidence that Demands a Verdict \u03c4

گفته بود، زندگی خود را بر روی تعالیمی که انسان ها بر مبنای احساسات و ادراک خود می دادند، بنا کرده بودم. آیا فکر می کنید که مذهب پیشین من همین جور الله بختکی بر مبنای برخی از اصول ظاهری انجیل شکل گرفته بود؟ مطمئنا خیر، تمام تعالیم ساخت انسان معمولا با انحرافی تدریجی شروع می شوند که در نهایت به فاصله گرفتن زیاد از حقیقت می انجامد.

مدت كوتاهي يس از ايمان و آزاد شدن از اشتباهات، شيفته ي اين واژگان شدم:

"تمامى كتب مقدّس الهام خداست و براى تعليم و تأديب و اصلاح و تربيت در پارسايى سودمند است..." (دوم تيموتائوس ۳: ۱۲)

تمام کتب مقدس الهام خداست. دوباره به این واژگان دقت کنید: "همه ی کتب مقدس"، نه برخی از تعالیم انجیل، نه برخی از نکات انجیل، بلکه همه ی کتب مقدس، به وسیله ی خدا الهام شده است.

اندکی بعد دریافتم که عیسا چه می گفت: "آسمان و زمین زایل خواهد شد، امّا سخنان من هرگز زوال نخواهد پذیرفت" (مرقس ۱۳: ۳۱) چرا باید آسمان و زمین از بین برود اما نقطه و همزه ای از کلام خدا از میان نرود. (متا ٥: ۱۸ را بخوانید)؟ زیرا "او همه چیز را با کلام نیرومند خود نگاه می دارد" (عبرانیان ۱: ۳)

خدا با دقتی بسیار زیاد کلامش را به ما سپرده، پس چرا ما این قدر موضوع را سبک می گیریم و بر آن تاکید نمی کنیم؟ چرا به جای آن که اجازه دهیم کلام لغزش ناپذیر او زندگی ما را شکل دهد، تلاش می کنیم آن را با روش زندگی خود تطبیق دهیم [و از آن برای تایید خود بهره بجوییم]. به همین دلیل پطرس می گوید: "مجددا به شما یادآوری می کنم، و همواره تا زمانی که زنده هستم به شما یادآوری می کنم و تا زمانی که از این جهان رحلت بجویم به شما یادآوری خواهم کرد." (برداشت آزاد از دوم پطرس ۲: راحات بجویم به شما یادآوری خواهم کرد." (برداشت آزاد از دوم پطرس ۲: به ویژه نکات پیشینی که او بیان کرده بود.

بیاید با کلام نوشته شده ی خدا باقی بمانیم. این کلام انحراف ناپذیر، جاودانی و تغییرناپذیر است. کلام خدا صخره ای است که می توانیم استوار و محکم بر آن بایستیم و زندگی خود را بر آن بنا کنیم.

پس بار دیگر آنچه را که پطرس نوشت، به شما یادآوری می کنم. من این کلمات را قبلا نقل قول کردم، اما جالب است که این ها کلمات خاصی

هستند که او از یادآوری آنها به مسیحیان اولیه بازنایستاد. پی بیایید نگاهی دقیق تر بیاندازیم:

"قدرت الهي او هر آنچه را براى حيات و ديندارى نياز داريم بر ما ارزانى داشته است. اين از طريق شناخت او ميسّر شده که ما را بهواسطهٔ جلال و نيکويى خويش فراخوانده است. پس اين امور را همواره به شما يادآورى خواهم کرد، هر چند آنها را مىدانيد و در آن حقيقت که يافتهايد، استواريد. آرى، مصلحت چنين مىدانم تا آنگاه که در اين خيمه ساکنم، شما را از طريق يادآورى برانگيزانم، از اين رو هر چه در توان دارم خواهم کرد تا بتوانيد پس از رحلتم همواره اين امور را به ياد آوريد." (دوم پطرس ۱: ۳ و ۱۲، ۱۳ و ۱۵)

مهم است آنچه را که او نوشت، در افکار خود حفظ کنیم و محکم به آن باور داشته باشیم. اگر آگاهی نسبت به این حقیقت را از دست بدهیم می تواند برای زندگی ما در مسیح زیان بار باشد. این حقیقت باید در مسیر پیشرفت ما همواره واضح و روشن باشد. بار دیگر می گویم که ما هر آنچه را که برای خشنودی خدا در این زندگی نیاز است در اختیار داریم. این توانایی به وسیله ی قدرت او به ما بخشیده شده، و قدرت او چیزی نیست جز همان فیض شگفت انگیز او!

### تفاوت اساسى

قرن ها پیش از آمدن عیسا بر زمین، مردنش بر صلیب و قیامش از مرگ، کسانی بودند که مشتاق رابطه ی با خدا بودند، اما فقط می توانستند از طریق شریعت به آن برسند. نخستین قصد شریعتی که خدا از طریق موسا بخشید، نشان دادن عدم توانایی انسان ها در خشنودی خدا با قابلیت ها و تلاش های خودشان بود. شریعت نشان داد که بشر ضعیف و ناقص است.

با این وجود، گرچه شریعت نمی توانست ما را قادر سازد تا خدا را خشنود سازیم، اکنون برای ما از طریق فیض اش ممکن است. به خاطر بیاورید که به ما گفته شده: "آن که میگوید در او می ماند، باید همانگونه رفتار کند که عیسی رفتار می کرد." (اول یوحنا ۲: ۲) این یک فرمان است،

٤ نويسنده ي اين آيات را خلاصه كرده تا به شكلي پيوسته درآيد. اما در اين جا كل آيات آمده است.

نه یک پیشنهاد یا حتا یک توصیه ی جدی! تنها از طریق فیض می توانیم این فرمان را نگاه داریم. یوحنا در انجیل خود می نویسد:

"از پُری او ما همه بهرهمند شدیم، فیض از پی فیض. زیرا شریعت به واسطهٔ موسی داده شد، و فیض و راستی به واسطهٔ عیسی مسیح آمد." (یوچنا ۱: ۱۲–۱۷)

نکات بسیار مهمی در این دو آیه وجود دارد که لازم است آن ها را باز کنم. لطفا چند صفحه ای مرا تحمل کنید- آگاهی و درک بالایی که به دست خواهیم آورد، ارزش این وقت گذاشتن را دارد. در ابتدای آیه می خوانیم:

"از پری او ما همه بهره مند شدیم"

لحظه ای مکث کنید و به معنایی که در ژرفای آن وجود دارد، بیاندیشید. به عبارت "از پری او" توجه کنید. تمامیت میسا به ما بخشیده شده است! نه کمال یک نخست وزیر، رییس جمهور، فرد مشهور، ستاره ی راک، ورزشکار یا یک محقق بزرگ، بلکه کاملیت خود عیسای مسیح. اگر واقعا این مطلب را گوش دهید، هرگز به هیچ زن و مرد دیگری در جهان حسادت نخواهید کرد. همه ی طبیعت عیسا مسیح [کاملیت او] در شماست!

بیایید به واژگان پطرس نگاه کنیم:

"قدرت الهي او هر آنچه را براى حيات و ديندارى نياز داريم بر ما ارزانى داشته است. اين از طريق شناخت او ميسّر شده که ما را بهواسطهٔ جلال و نيکويى خويش فرلخوانده است. او بهواسطهٔ اينها وعدههاى عظيم و گرانبهاى خود را به ما بخشيده، تا از طريق آنها شريک طبيعت الهى شويد و از فسادى که در نتيجهٔ اميال نفسانى در دنيا وجود دارد، برهيد." (دوم پطرس ۱: ۳-٤)

طبیعت الاهی!  $^{M}$  چه شگفت انگیز، هدیه ای غیرقابل تصور، طبیعت الاهی او. واژه ی "طبیعت  $^{M}$  این گونه تعریف شده: "خصوصیات و کیفیت درونی، ذاتی و اساسی یک فرد." با این نگرش، نوشته ی دیگر پطرس را بخوانیم:

Completeness o

Comprehensiveness 7

V در این بخش نویسنده ابتدا از ترجمه ی CEV استفاده کرده که در آن his nature (طبیعت devine nature او) آمده و سپس از devine nature بیش تر استفاده کرده که devine آمده است اما در ترجمه ی هزاره این موضوع روشن است و ضرورتی به ترجمه ی کامل متن کتاب نبود.

Nature A

"زيرا تولد تازه يافته ايد، نه از تخم فانى بلكه تخم غيرفانى، يعنى كالم خدا كه زنده و باقى است." (اول پطرس ۱: ۲۲)

یک دانه تمام کیفیت های درونی گیاه اصلی را در خود دارد. در واقع گیاهی کامل درون یک پوسته است، و ساخته شده به شباهت آنچه که آن را شکل داده است. با استناد به نوشته ی پطرس، دانه ای که در شما کاشته شده، کلام خداست.

مهم است که به خاطر داشته باشیم عیسای مسیح، کلام زنده ی خداست. او "کلمه" یا "کلام" نامیده شده است. یوحنا درباره ی او می نویسد: "در آغاز کلام بود و کلام با خدا بود و کلام، خدا بود؛ و کلام، انسان خاکی شد و در میان ما مسکن گزید. و ما بر جلال او نگریستیم، جلالی درخور آن پسر یگانه که از جانب پدر آمد، پر از فیض و راستی." (یوحنا ۱: ۱ و ۱۶) او در اول یوحنا ۱: ۱ "کلام حیات" خوانده شده است.

نویسنده به عبرانیان می نویسد:

"زیرا کلام خدا زنده و مؤثر است و بُرندهتر از هر شمشیر دو دم، و چنان نافذ که نفس و روح، و مفاصل و مغز استخوان را نیز جدا میکند، و سنجشگر افکار و نیّتهای دل است. هیچ چیز در تمام آفرینش از نظر خدا پنهان نیست، بلکه همه چیز در برابر چشمان او که حساب ما با اوست، عربان و آشکار است." (عبرانیان ٤: ۱۲ – ۱۲)

اگر این واژگان را به این شکل در کلاس انگلیسی می نوشتند، معلم روی کاغذتان به نشانه ی غلط بودن ضربدر می کشید، روش درست نگارش این جمله به این صورت است<sup>۱۱</sup>؛ زیرا کلام خدا .... همه چیز در برابر چشمان آن کلام (نه او) .... عریان و آشکار است." اما این شیوه ای نیست که نویسنده آن را نوشته. نویسنده ی عبرانیان به طور مشخص می نویسد: "چشمان او" عیسا کلام (کلمه ی) زنده ی خداست.

دانه ای که در شما کاشته شده و از طریق آن دوباره خلق شده اید، چیز دیگری غیر از خود عیسا نیست. این دانه حقیقتا فسادناپذیر است. ما در مسیح هستیم، او در ماست و ما طبیعت کامل او را داریم. وقتی تولد تازه می یابیم، دانه ای در ما کاشته می شود که طبیعت کامل عیسا را در خود دارد. چه شگفت انگیز! ما در این جهان طبیعت کامل عیسا را داریم! آیا تا به ۹ در ترجمه ی انگلیسی NLT آمده: «همه چیز در برابر چشمان او عربان و آشکار است. این خداست که باید برای همه چیز به او حساب پس بدهیم،»

حال به این حقیقت توجه کرده بودید؟

یوحنا چیزی مشابه می گوید: "زیرا ما در این دنیا همان گونه ایم که او هست." (اول یوحنا ٤: ١٧) بسیاری از ایمان داران فکر می کنند که ما روزی در آسمان آن چنان که او هست، خواهیم شد، اما اکنون در زمین افرادی در کشمکش با گناهان هستیم و او صرفا ما را بخشیده است. این یک دروغ بزرگ است و مردم را در اسارت نگاه می دارد و قدرت فیض را در زندگی شان بی اثر می سازد.

به همان اندازه که این حقیقت شگفت آور است، کاملا منطقی نیز هست. کتاب مقدس می گوید که ما فرزندان هستیم: "عزیزان! اینک فرزندان خدا هستیم." (اول یوحنا ۳: ۲) نه در آینده، بلکه اکنون. اگر "اکنون" از خدا تولد می یابیم، "اکنون" فرزندان (۱۰۰۰ او هستیم و به همین دلیل است که ما اکنون خصوصیات اصلی او را داریم. درست همان گونه که از یک اسب، کرم به دنیا نمی آید و شیر، خر نمی زاید ما هم اگر از خدا مولود شده ایم، نمی توانیم خصوصیات درونی پستی داشته باشیم. ساختار و کمال او اکنون جزوی از ماست!

اما حتا از این هم بهتر است! اگر اجازه دهیم، او در ما زندگی می کند! همان طور که دیدیم، این قدرت فیض است. یک ماده شیر نمی تواند در درون بچه شیرها زندگی کند، اما عیسا در ما زندگی می کند. پولس می نویسد: "دیگر من نیستم که زندگی می کنم، بلکه مسیح است که در من زندگی می کند." (غلاطیان ۲: ۲۰) و در جای دیگر: "زیرا مردید و زندگی شما اکنون با مسیح در خدا پنهان است." (کولسیان ۳: ۳) چه نجات کاملی خدا به ما بخشیده است! خوب بیایید به بررسی جزییات آنچه یوحنای رسول نوشته، ادامه دهیم: "از پری او ما همه بهره مند شدیم، فیض از پی فیض" (یوحنا ۱: ۱۲) این جا آن نکته ای است که بسیاری امروزه از تعلیم کامل آن غافل اند؛ یوحنا بهره مند از پری او را به فیض ربط می دهد. این هدیه ی خداست، یوحنا بهره مند از پری او را به فیض ربط می دهد. این هدیه ی خداست، را نیز بخشیده است. یک جنبه ی فیض درست به همان اندازه ی جنبه ی دیگر حقیقت دارد و این جنبه تدارک لازم را برای تمام لحظاتی که نجات یافته ایم، فراهم دیده است.

توجه کنید که یوحنا از عبارت "فیض از پی فیض" استفاده می کند. من

دوستی یونانی دارم که در آتن زندگی می کند. او خادمی است که نه فقط زبان مادری اش یونانی است بلکه در زمینه ی یونانی باستان نیز مطالعه کرده است. او به من گفت که در واقع یوحنا نوشته که خدا به ما "فیض را به نهایت فراوانی" بخشیده است. در این رابطه مطمئن باشید!

اغلب با خود فکر کرده ام که: "خوب می شد خدا یا ما را شبیه یکی از فرشتگانش می ساخت یا به عنوان یک گناهکار رهایمان می کرد، اما گناهکاران بخشیده شده ای که تا ابد با او زندگی می کردند. هر یک از این دو امکان به مراتب بهتر از جایی است که از آن آمده ایم. با این وجود نه تنها ما را بخشیده بلکه پسران و دختران خود ساخته و به ما طبیعت کامل الاهی خود را عطا کرده است!

من باور دارم به همین علت است که یوحنا از عبارت "فیض را به نهایت فراوانی" استفاده کرده است. او تحت شریعت موسا زندگی کرده بود و محدودیت های آن را می دانست. او می دانست که شریعت قدرت تبدیل طبیعت و ذات او را ندارد؛ بلکه تنها ضعف و نقص های او را آشکار می ساخت. او آگاه بود که شریعت تنها او را ملزم می سازد و در فشار قرار می دهد، اما نمی تواند انسان درونی او را تغییر دهد. او به این دلیل بلافاصله موضوع طبیعت الاهی به وسیله ی فیض را با این حقیقت دنبال می کند که شریعت به وسیله ی موسا داده شد ولی آن فیض و راستی به وسیله ی عیسای مسیح آمد. یک بار دیگر به گفته های او دقت کنید:

"از پُری او ما همه بهرهمند شدیم، فیض از پی فیض. زیرا شریعت به واسطهٔ موسا داده شد، و فیض و راستی به واسطهٔ عیسا مسیح آمد." (یوحنا ۱: 17–۱۷)

بياييد نگاهي دقيق تر به اين اختلاف بياندازيم.

#### مقانسه های عنسا

برای درک عظمت حقیقت کامل فیض، بیایید مقایسه های عیسا در متا باب ه را بخوانیم جایی که مکررا می گوید:

"شنیده اید که به پیشینیان گفته شد ... اما من به شما می گویم" (آیات ۲۱-۲۲)

"شنیده اید که گفته شد ... اما من به شما می گویم" (آیات ۲۷-۲۸)

"همچنین گفته شد ... اما من به شما می گویم" (آیات ۲۱-۳۲)

"و باز شنیده اید که به پیشینیان گفته شده ... اما من به شما می گویم"

(آیات ۳۲-۳۳)

"نیز شنیده اید که گفته شده ... اما من به شما می گویم" (آیات ۱۲۸–۳۹)

"شنيده ايد كه گفته شده ... اما من به شما مي گويم" (آيات ٤٣- ٤٤)

عیسا زندگی تحت شریعت (زندگی پیش از شریک طبیعت الاهی او شدن) را با زندگی زیر قدرت فیض قیاس می کند. او به الزام های شریعت موسا با گفتن "شنیده اید که گفته شد..." اشاره می کند سپس روش خود مثل یعنی راستی را در زیر قدرت فیض با گفتن "اما من به شما می گویم ..." معرفی می کند.

در این جا عیسا ابعاد و گستره ی فیض را معرفی می کند که قرار گرفتن قدرت و توانایی خدا در ماست و ما را از عجز قانون های شریعت می رهاند. یکی از آن ها نوعی محدودیت بیرونی است اما باقی بازتاب تغییری درونی هستند.

اغلب شنیده ام که خادمان و دیگر ایمان داران از الزامات سخت شریعت می نالند و سپس خلاص شدن شان را [از دست شریعت] ابراز می کنند و می گویند که اکنون به جای زندگی سخت و مقرراتی، در زیر فیض هستند. من هم به نوبه ی خود بسیار شادمانم که دیگر زیر شریعت نیستم، اما نه به این دلیل که توقع خدا از ما بسیار کم تر و ساده گیرانه شده است. در واقع درست خلاف این موضوع صادق است، توقع او در زیر قدرت فیض بسیار سخت تر شده است! بیایید مساله را عمیق تر بررسی کنیم:

"«شنیدهاید که به پیشینیان گفته شده، "قتل مکن، و هر که قتل کند، سزاوار محاکمه خواهد بود. امّا من به شما می گویم، هر که بر برادر خود خود خشم گیرد، سزاوار محاکمه است؛ و هر که به برادر خود "راقا" گوید، سزاوار محاکمه در حضور شوراست؛ و هر که به برادر خود احمق گوید، سزاوار آتش جهنم بُود." (متا ه: ۲۱–۲۲)

١١ لحتمالا منظور نويسنده طلاق است.

عیسا می گوید اگر خشم ما به نقطه ای برسد که برادر خود را احمق خطاب كنيم، سزاوار آتش جهنم است. واژه ي احمق[۱۲] نشانه ي بی خدایی الله الحمق در دل خود می گوید خدایی نیست) (مزمور

کسی را احمق خطاب کردن، توهین بزرگی محسوب می شد. هیچ کس نمی توانست چنین چیزی بگوید، مگر آن که خشمش به مرحله ی تنفر برسد. در عهد عتیق شما تنها در صورتی که جان کسی را می گرفتید، به عنوان قاتل، مجرم و گناهکار شناخته می شدید. خدا اکنون در زیر قدرت فیض، استاندارد واقعی اش را آشکار می سازد، یعنی "راستی انام طریقی که همیشه وجود داشته اما نه به خاطر سخت بودنش، بلکه به خاطر ضعف ما مطرح نشده بود. خدا روشن می سازد که در نظر او تنفر از برادرت با قتل برابر است! این همان اندیشه ای است که در اول پوحنا ۳: ۱۵ دیده می شود: «کسی که از برادر خود نفرت دارد، قاتل است و شما میدانید که هیچ قاتلی از سکونت حیات جاویدان در خود برخوردار نیست.»

در عهد عتیق باید یک چاقو را در شکم کسی فرو می کردید تا قاتل محسوب شوید. اما اکنون در عهد جدید، در حالی که قدرت فیض را در اختیار داریم، اگر از بخشیدن کسی خودداری کنید یا کینه از کسی به دل بگیرید یا هر شکل دیگری از تنفر در وجودتان باشد، این گواهی است که حيات ابدي الاهي يا فيض در شما نيست. شما يك قاتليد! بله اين "راستي" است [و حقيقت دارد].

امروزه بسیاری در کلیسا فیض را به عنوان "سرپوش بزرگ" می بینند زيرا آن ها اين گونه تعليم يافته اند و دچار سوتفاهم اند. مقصود من از "سرپوش بزرگ" چیست؟ آیا تا به حال شنیده اید کسی بگوید: "می دانم به آن شکلی که باید زندگی نمی کنم، اما خدا را شکر برای فیض اش!" این کاملا در تناقض با تعلیم عهد جدید درباره ی فیض است. بله، فیض می پوشاند، اما قدرت الاهي را در قلب ما مي گذارد كه قدرت خودش را در زندگي ما بازمی تاباند. فیض به ما قدرت می بخشد تا در "راستی" زندگی کنیم. پس من می پرسم آیا فیض به عنوان یک سرپوش بزرگ ما را قادر می سازد تا به هر شکلی زندگی میکنیم خدا را خشنودمی سازیم، یا فیض به عنوان قدرت Fool 17

Godless 17

Truth 18

طبیعت اوست که این امکان را به ما می دهد؟ بیایید یک مقایسه ی دیگر را وارسی کنیم:

"شنیدهاید که گفته شده، "زنا مکن. امّا من به شما میگویم، هر که با شهوت به زنی بنگرد، همان دم در دل خود با او زنا کرده است. " (متا ٥: ٢٧-٢٨)

فردی را در قانون عهد عتیق گناهکار می شمردند که عمل زنا را به صورت فیزیکی مرتکب می شد، اما در عهد جدید و بر اساس تعلیم عیسا، اگر فردی صرفا به زنی نگاه کند و در دلش بخواهد که با او مقاربت داشته باشد، زناکار شناخته می شود. به زبان ساده در زیر شریعت باید آن کار را می کردید اما در زیر عهد جدید فیض، اگر صرفا بخواهید آن را انجام بدهید، مرتکب آن عمل شده اید! آیا این معنای سخت از زنا با تعالیم و زندگی خارج از فیض ما در غرب سازگار است؟ آیا ما به فیض همچون "پوششی بزرگ" می نگریم یا در حال درک آن به عنوان توانایی بخشیده شده ی الاهی برای زندگی کردن همچون عیسا هستیم؟

#### فیض و راستی

پیش از آن که به مقایسه ی یکی دیگر از قوانین عهد عتیق در تقابل با عهد جدید بپردازیم، بیایید یک بار دیگر به یوحنا ۱: ۱۲-۱۷ نگاه کنیم:

"از پُری او ما همه بهرهمند شدیم، فیض از پی فیض. زیرا شریعت بهواسطهٔ موسا داده شد، و فیض و راستی بهواسطهٔ عیسا مسیح آمد."

حقیقت این است که "راستی" با "فیض" می آید. چرا یوحنا به این نکته اشاره می کند؟ چرا راستی را با شریعت نیز همراه نمی سازد؟ در این سوال ها کلید مهم دیگری است که در دو آیه ی بعدی وجود دارد، مقایسه ی بعدی کلید را به ما می دهد.

عیسا گفت: "همچنین گفته شده که هر که زن خود را طلاق دهد باید به او طلاق نامه ای بدهد؛ اما من به شما می گویم ..." (متا ٥: ٣١–٣٢) برای دیدن جواب عیسا می خواهم کمی در کتاب متا جلوتر بروم، جایی که او تفسیر کامل تری ارائه می دهد. رهبران به دیدار عیسا آمدند و از او پرسیدند آیا

جایز است که یک مرد به هر دلیلی زنش را طلاق دهد. عیسا پاسخ داد:

"عیسا در پاسخ گفت: «مگر نخوانده اید که آفرینندهٔ جهان در آغاز "ایشان را مرد و زن آفرید"، و گفت "از این سبب مرد پدر و مادر خود را ترک گفته، به زن خویش خواهد پیوست و آن دو یک تن خواهند شد"؛ بنابراین، از آن پس دیگر دو نیستند بلکه یک تن می باشند. پس آنچه را خدا پیوست، انسازد.»" (متا ۱۹: ٤-٦)

سپس رهبران پاسخ می دهند: "گفتند: «پس چرا موسی امر فرمود که مرد به زن خویش طلاقنامه بدهد و او را رها کند؟ " (آیه ی ۷) در این جا عیسا در پاسخ شان می گوید:

" گفت: «موسا به سبب سختدلی شما اجازه داد که زن خود را طلاق دهید، امّا در آغاز چنین نبود. به شما می گویم، هر که زن خود را به علتی غیر از خیانت در زناشویی طلاق دهد و زنی دیگر اختیار کند، زنا کرده است.»" (آدات ۸-۹)

به عبارت "اما در آغاز چنین نبود" توجه کنید. عیسا حقیقت را بیان می کند، زیرا حقیقت عوض نمی شود. حقیقت یا راستی، دیروز، امروز و تا ابد الاباد همان است. اما در زیر فشار شریعت، در حالی که آن ها قلب شان با طبیعت الاهی پر نشده بود، نمی توانستند در این بخش، همانند بخش های دیگر با "راستی" سر و کار داشته باشند. بنابراین خدا به موسا اجازه داد تا چیزهایی را بنویسد که از نظر خدا بهترین نبود.

با این وجود به محض آمدن فیض، به محض آن که طبیعت الاهی رایگان به ما داده شد. به محض آن که قلبهای سخت شده ی ما با دانه ی خصوصیات ذاتی الاهی جایگزین گردید، ما اکنون قادریم آن چنان که او از ابتدا قصد داشت انسان زندگی کند، زندگی کنیم، یعنی خارق العاده. ما که توانایی او را از طریق فیض یافته ایم می توانیم این گونه زندگی کنیم، یعنی همچون پسران و دختران خدا، به صورت او و به شباهت او.

بنابراین در زیر شریعت می توانستید علاوه بر زنا یا گناه اخلاقی به دلالیل دیگری نیز همسرتان را طلاق دهید؛ اما در زیر فیض، خواست خدا از آغاز که حقیقت و راستی است، مجددا واقعیت می یابد. فیض و راستی با هم می آیند تا مردان و زنان بتوانند همچون نور برای نسل گمراه و منحرف گام بردارند. ما طبیعت الاهی را درون خود داریم؛ ما می توانیم به شیوه ای گام

برداریم که او را خشنود سازد.

### جایگزینی سوگند با درستی

مقایسه ی بعدی پیوند فیض و راستی را بیش تر روشن می سازد. عیسا می گوید:

"(و باز شنیدهاید که به پیشینیان گفته شده، "سوگند خود را مشکن، بلکه به سوگندهای خود به خدا وفا کن امّا من به شما میگویم، هرگز سوگند مخورید، نه به آسمان، زیرا که تخت پادشاهی خداست... پس "بله" شما همان "بله" باشد و "نه" شما "نه"، زیرا افزون بر این، شیطانی است. " (متا ٥: ٣٢–٣٤ و ٣٧)

در زیر شریعت افراد برای این که نشان دهند وقتی چیزی را می گویند قصد انجام آن را دارند، پیمانی می بستند یا سوگند می خوردند. در این جا نیز خدا از آن جایی که زنان و مردان طبیعت عیسای مسیح را نداشتند و قلب هایشان سخت بود، این را به موسا نوشته بود. پس دوباره قانون در این مورد به صورت محدود وضع شد، و بین فرمان جدی و فرمان غیرجدی فرقی وجود داشت.

با این وجود اکنون که زیر فیض خداوند، طبیعت عیسای مسیح را داریم، قادریم در همه حال در راستی زندگی کنیم. اکنون ذاتا درستی و کمال در وجود ماست. ما اکنون قادریم مردان و زنانی به شباهت خداوند باشیم، قادریم آنچه می گوییم همان هدف و مقصودمان باشد و مقصودمان دقیقا همان چیزی باشد که می گوییم، و با آن درستی و کمال به کلام خود پایبند باشیم، چراکه قلب ما به واسطه ی دانه ی فسادناپذیر طبیعت او تازه و پاک شده است. به همین دلیل به ما تعلیم داده شده: "پس همچون فرزندانی عزیز، از خدا سرمشق بگیرد." (افسسیان ۱۰)

کسی که با آن درستی و کمال زندگی نمی کند، بر خلاف طبیعت خدا در درونش زندگی می کند. چرا باید کسی که چنین فیض شگفت انگیزی را یافته متضاد از شخصیت خدا رفتار و زندگی کند؟ در فردی که پیوسته عدم درستی را نشان می دهد این موضوع قابل پرسش است و حتا ما را به

شک می اندازد که آیا حقیقتا به وسیله ی فیض نجات یافته، زیرا میوه های زندگی اش نشان از آن دارد که طبیعت خدا در او نیست. عیسا این موضوع را در این آیه به خوبی روشن می سازد: " بنابراین، آنان را از میوههایشان خواهید شناخت" (متا ۷: ۲۰) این راه شناختن یک فرد است که آیا حقیقتا به وسیله ی فیض نجات یافته. بیایید اکنون به آخرین مقایسه بپردازیم. او اسله ی فیض نجات یافته. بیایید اکنون به آخرین مقایسه بپردازیم.

"شما با این شریعت عهد عتیق آشنا هستید: "همسایه ات را محبت نما" و در فرمان غیرمکتوب که همواره با آن می آید، می خوانیم: "و با دشمنت دشمنی کن". من آن را به چالش می کشانم. من به شما می گویم که دشمنان تان را محبت نمایید. بگذارید از شما بهترین را دریافت کنند، نه بدترین ها را. وقتی کسی به شما آزار می رساند با حرارت برایش دعای خیر کنید، زیرا به این ترتیب آن کار برآمده از خود راستین تان است؛ یعنی آن وجودی که خدا آفریده. این همان کاری است که خدا می کند، او بهترین خود را می دهد، او آفتاب خود را بر بدان و نیکان می تاباند و باران خود را بر پارسایان و بدکاران می باراند." (متا ۵: ۳۲ – ۵۵)

در این قیاس، عبارت کلیدی "زیرا آن کار برآمده از خود راستین تان است، یعنی آن وجودی که خدا آفریده" می باشد. خود راستین ما پس از تولد تازه، به محض دریافت فیض، طبیعت و خصوصیات خود خدا را دریافت می کنیم. باید تکرار کنم که ما گناهکارانی نیستیم که تنها به واسطه ی فیض بخشیده شده باشیم. ما پسران و دختران خدا هستیم که طبیعت او را به دست آورده ایم و تشویق شده ایم تا از او تقلید نماییم.

در واقع عیسا مقایسه ی خود را با یک جمله ی نهایی به پایان می رساند و همه را به آن محدود می سازد:

"پس شما کامل باشید چنانکه پدر آسمانی شما کامل است" (متا ٥: ٤٨)

ما باید کامل باشیم، درست به همان شکل که خدای پدر کامل است! من سعی می کردم به آهستگی از روی عبارت کامل سُر بخورم و رد شوم و خود را این طور توجیه می کردم که عیسا تنها هدفی را برای ما قائل شده که مطمئنا نمی توانیم به آن برسیم. ما صرفا باید بهترین کاری را که می توانیم انجام دهیم.

۱۵ نویسنده از ترجمه ی MSG، یا The Message استفاده کرده و به همین دلیل ترجمه عینا از متن مورد نظر نویسنده آمده است

بعدها با خود فکر کردم: "خب، شاید او درباره ی روشی از زندگی صحبت می کند که هنگام رسیدن به ملکوت آن را به دست خواهیم آورد". به نظر بهتر می رسید، چه طور حتا می توانستیم رویای کامل شدن همچون شخصیت خدا را در سر بپرورانیم. این فکر آن قدر عجیب است که قادر به درکش نیستیم. با این وجود اگر صادقانه آنچه را او می گوید بررسی کنیم، واقعا حیرت خواهیم کرد. در همین جا واژه ی کامل<sup>۱۱۱</sup> برگرفته از واژه ی یونانی teleios است. جوزف اچ ثایر ۱۱۱ این واژه را این گونه تعریف می کند: "تا آخر رفتن، تمام کردن، بدون نیاز به تکمیل کردن، کامل". در ترجمه ی AMP می خوانیم: "پس شما باید کامل باشید [به بلوغ کامل و فکر الاهی و خداگونه برسید و به شکلی شایسته به بلندای پرهیزکاری و کمال و بی عیبی خداگونه برسید آسمانی شما کامل است. ۱۱۱۸۰۰

به عبارت "باید... باشید" دقت کنید. هم عبارت "خوب است... که"<sup>۱۹۱</sup> در انجیل وجود دارد، هم عبارت "باید... باشید"<sup>۱۹۱</sup> پیروی از "خوب است... که" یا اینگونه بودن نشانه ی خردمندی ماست و باید عاقل باشیم و به دنبال آن برویم، اما باید احمق باشیم اگر "باید... باشید" را سبک بگیریم.

بررسی ترجمه های دیگر کتاب نیز چیزی متفاوت نیست<sup>(۱۲)</sup>. ما نمی توانیم این فرمان او را نادیده بگیریم. بار دیگر تاکید می کنم که این یک پیشنهاد یا سفارش یا حتی هدفی دست نیافتنی نیست؛ این یک فرمان است.

به همین دلیل پولس می نویسد:

"زیرا فیض خدا به ظهور رسیده است، فیضی که همگان را نجات بخش است و به ما می آموزد که بی دینی و امیال دنیوی را ترک گفته، با خویشتنداری و پارسایی و دینداری در این عصر زیست کنیم،" (تیتوس ۲: ۱۱–۱۲)

فیض نه تنها مارا راهنمایی و هدایت می کند، بلکه به ما قوت می بخشد تا فراتر از ظرفیت های انسانی مان یعنی به شکلی خارق العاده زیست کنیم. ما تولد تازه یافته ایم؛ ما اکنون افرادی تازه گشته ایم، ما دختران و پسران خداییم.

perfect 17

Joseph H.Thayer 1V

Amplified Bible 1A

Should be 19

Must be Y.

۲۱ در ترجمه ی فارسی مفهوم تاکیدی و «باید» در دل جمله مستتر است. گرچه از نظر دستوری تا حدی مفهوم تاکیدی دارد و فعل اجبار و امری است.

# چرا ما هدف را فراموش کرده ایم؟

خود را برای شرکت در یک مصاحبه ی تلویزیونی به عنوان مهمان آماده می کردم. در حالی که پیش از شروع برنامه در اتاق هتلم در حال دعا بودم، ا با صدای بلند از خدا پرسیدم که چرا این همه شکست اخلاقی در کلیسا وجود دارد و گفتم: "چرا، خدایا چرا بسیاری -حتی رهبران- به دام گناهان فاحش و آشکار می افتند؟"

شنیدم که روح القدس می گوید: "علتش تعالیم شماست" (حس کردم که اشاره ی او به شما، محدود به من نیست بلکه به همه ی رهبران کلیسا اشاره دارد). او ادامه داد که کلماتی که ما تعلیم می دهیم، مثل دانه ها هستند و دانه ها همیشه گونه ی مشابه خود را تولید می کنند. این یک قانون بدیهی است، اگر دانه ی سیب را بکارید یک درخت افرا نخواهد رویید.اگر دانه ی انبه را بکارید، بوته ی پنبه از آن به وجود نخواهد آمد. دانه طبیعت خود را تولید خواهد کرد.

اگر ما تعالیم و موعظه هایی در تضاد با کلام خدا داشته باشیم، همان طور که به مردم می گوییم:" ما تفاوتی با گناهکاران نداریم. تنها تفاوت مان این است که بخشیده شده ایم" بنابراین آن ها نیز توانایی راه رفتن در قدرت طبیعت برآمده از قدرت فیض را نخواهند داشت.به یاد آورید که این قدرت از طریق آن وعده های ارزشمند و عظیم (دانه ها) است که شریک طبیعت الاهی می شویم. قدرت رایگان فیض از طریق "واژگان" انتقال می یابد. عکس آن نیز صحیح است، عدم انتقال قدرت نیز از طریق "واژگان" رخ می دهد (دانه ها). واژه ها ازطریق منبرها، کتاب ها، CD و مکالمات شخصی جاری می شود و گونه ی خودش را تولید می کند و در نتیجه با افراد بسیاری روبه رو هستیم که در ضعف جسم خود زندگی می کنند. در اصل ما آنها را از دانه ی فسادناپذیر قدرت الاهی محروم کرده ایم.

شاید فکر کنید: "خوب جان، دیگه داری زیاده روی می کنی! چطور ممکنه تو باور داشته باشی که تعالیم انسانی قدرت کار خدا را زندگی مشخص بیاثر کنه؟"

ما جواب را در واژه های عیسا یافته ایم. او به رهبران زمان چیزی گفت که شبیه همان گفته اش به من در اتاق هتل بود:

#### فيض و راستي

"شما اینچنین با سنّتهای خود، که آنها را به دیگران نیز منتقل میکنید، کلام خدا را باطل میشمارید و از اینگونه کارها بسیار انجام میدهید.»" (مرقس ۱۲:۲۷)

"اقتدار كلام خدا" با توجه به صحبت عيسا، بيانگر قدرت تغيير دادن زندگی يک فرد است. اين قدرت می تواند خنثا و بی اثر شود! وقتی به آن فكر می كنید واقعا حیرت آور است!

ستارگانی که طی نسل ها، ملوانان مسیرشان را بر اساس آن ها ردیابی می کردند، خورشید که هزاران هزار سال است که نور و گرمایش را به جو ما می بخشد، و صور فلکی ای که بسیار پیش از آنکه انسان بتواند به خاطر بسپارد، وجود داشته اند، محو می شوند و می میرند، اما کلام خدا محو نمی شود. کلام خدا بسیار قدرتمند است و می تواند همه ی این مخلوقات را در کنار هم نگاه دارد! و آن قدر قدرتمند است که خدا کلامش را حتا بالاتر از نام خود برمی افرازد (مزمور ۱۳۸۰: ۲ را ببینید). کلام او بسیار قدرتمند است، اما هنوز یک چیز وجود دارد که می تواند کلام او را بی اثر سازد؛ و آن تعالیمی است که در قلب هاست و در تضاد با راستی است!

قدرت کلام خدا در زندگی بسیاری به واسطه ی تعالیم و عقاید کاشته شده در ذهن شان که در تضاد با کلام خداست، بی اثر می گردد. این تعالیم آن ها را از بالغ شدن بازمی دارند و نمی توانند همانند پدرشان در آسمان کامل شوند. سنت های ما، تعالیم انسانی که در تضاد با انجیل اند، مانع فرآیند رشد روحانی می شوند. عیسا بهایی عظیم برای نجات کامل ما پرداخت، اما سنت های کلیسایی و انجیلی می تواند آن را بی اثر سازد.

آیا شما نیز یکی از بی شمار افرادی هستید که در گام برداشتن با خدا احساس ناامیدی، بی انگیزگی و دلسردی می کنید؟ آیا احساس می کنید که دیگر با او ارتباط صمیمانه ندارید؟ آیا عمیقا فکر می کنید: "اوه، این دیگه واقعا زیاده؟" ممکن است این فرصت را داشته اید که به درستی به شما گفته باشند که بخشیده شده اید و از مرگ ابدی نجات یافته اید، اما در حال درو کردن محصول دانه ی فساد پذیر کاشته شده ی انسانی در درون قلب و ذهن تان هستید. اقتدار و قدرت کلام خدا در زندگی شما خنثا شده است!

اگر این وضعیت شماست، خبر بزرگی برایتان دارم، زندگی شما می تواند به وسیله ی فیض او کاملا متحول شود. محصول شما می تواند عوض شود،

زیرا با کلام خدا تغذیه می شوید نه با سنت های انسانی. زندگی نیکو بر طبق انجیل با اصلاح باورها آغاز می شود. اگر بنیادتان غلط است، نباید چیزی بر آن بسازید. کلام او برای عوض کردن آن بنیاد است. خود را برای یک زندگی و تغییر خارق العاده آماده سازید!



#### تاملاتی برای یک سفر خارق العاده

آیا فکر می کنید که به واسطه ی تعالیم اشتباه یا هر چیز دیگری دانه های فاسدی دریافت کرده اید؟ اگر پاسخ تان مثبت است، دانه ی فسادناپذیر یعنی کلام خدا چیست که ضروری است با دانه های بد جابه جایش کنید؟

چه کار می توانید بکنید که مطمئن شوید از حالا به بعد زندگی تان هر روز بیش تر و بیش تر از دانه ی نیکو پر می شود؟

### فصل هشتم

# تازگی زندگی

به محض آن که دریافتم فیض نه تنها بخشش حیرت آور خدا و وعده ی آسمان بلکه قدرت او نیز هست، زندگی ام به شکلی مهیج عوض شد. پیش از آن با گناه در کشمکش بودم. بسیاری از تعالیم خدا را سخت تر از آن می دیدم که به انجام برسانم، درگیر نزاع با ضعف و تصویر حقیرانه ی خودم بودم و در حیرت بودم که چرا کوچک ترین میوه ی جاودانی ای درزندگی ام یافت نمی شود. اما به محض آن که دریافتم اکنون صاحب طبیعت اوهستم، زندگی ام ثبات یافت. برکات جاری شدند و تأثیر من بردیگران برای پادشاهی خدا افزایش یافت. اولین مثال از چگونگی تغییر من می تواند مشابه تجربه من با نخستین لپ تابم باشد. به خاطر می آورم که کامپیوتر راروشن کردم و روی چند برنامه کلیک کردم، اما کوچکترین کاری نتوانستم بکنم. مدتی بعد، با یک متخصص کامپیوتر نشستم و او به من امکانات این وسیله را بعد، با یک متخصص کامپیوتر نشستم و او به من امکانات این وسیله را نشان داد. غرق آن چه که می دیدم او را متوقف کرده و پرسیدم : "یعنی می گویی می توانم این کارها را بکنم ؟" او پاسخ داد: "تو همیشه می توانستی می گویی می توانم این کارها را بکنم ؟" او پاسخ داد: "تو همیشه می توانستی این کارها را بکنم ؟" او پاسخ داد: "تو همیشه می توانستی این کارها را بکنی!"

سپس یک شاهکار دیگر را روی یک برنامه ی دیگر به من نشان داد و من دوباره پرسیدم:"این کار را هم می توانم انجام بدهم ؟"

او با لبخندی پاسخ داد: "همیشه می توانستی این کار را بکنی." چه چیزی رخ داده بود؟ این مرد فقط ظرفیت های کامپیوترم راکه از قبل وجود داشته برایم مکشوف ساخته بود؛ ظرفیت هایی که به خاطر فقدان آگاهی، ازمن مخفی بودند. خدا می گوید:" بنابراین قوم من به سبب عدم معرفت اسیر شدهاند و شریفان ایشان گرسنه و عوام ایشان از تشنگی خشک گردیده." (اشعیا ٥: ١٣) بسیاری اسیرند، همانند من درگذشته از شكستهایشان رنج می برند، چرا كه فاقد آگاهی و معرفت نسبت به قدرت فیض در زندگیشان هستند. این موضوع هیچ تفاوتی با مرد جدا افتاده ی ما درآن جزیره ی متروک ندارد. او هر آنچه را که برای زندگی موفق در آن دو ماه باقی مانده لازم بود، دراختیار داشت اما نسبت به کارکرد اصلی تفنگ فاقد معرفت وآگاهی بود. جهل وبی خبری نسبت به کلام خدا می تواند از اسارت به چیزهای بدتری بیانجامد: "قوم من از عدم معرفت هلاک شده اند." (هوشع ٤: ٦) چه تعداد از ايمان داران پس از تلاش برای خشنودی خدا با قدرت و توانایی خودشان در ایمانشان دچار شکست و ناکامی شده اند؟ جان كلام - مسيحيان نمى شكفند و بار نمى آورند و حتا در حال نابودى و هلاك شدن هستند زیرا به جای جستجوی آنچه درکلام خدا نوشته شده، آنچه را که انسان براساس سنتها، احساسات خودسرانه یا مسیحیت روشنفکرانه تعلیم دادهاند، باور کردهاند. به ایمان داران نخستین در بیریه گفته شد: "اهل بیریه از مردمان تسالونیکی نجیبتر بودند، زیرا کلام را با اشتیاق پذیرفتند و هر روز کتب مقدّس را بررسی میکردند تا صحت گفتههای پولس را دریابند." (اعمال ۱۷: ۱۱) پولس مکاشفات از خدایافته ی خدا را با آن ها در میان می گذاشت، اما آن را به محض مواجهه نمی پذیرفتند. آن ها با اشتیاق كلام را مطالعه مى كردند تا صحت تعليمات پولس را دريابند و خدا مى گويد: "آن ها نجيب تر بودند". دريافته ام كه خدا مكاشفات خود را به معلمان با عطیه ای می بخشد که مشتاقانه او را می جویند. با این وجود، مهم نیست که یک تعلیم چه قدر عالی و هیجان انگیز است، در هر حال ما باید خودمان آن را مطالعه کنیم و ببینیم با کتاب مقدس مطابقت دارد. من در جلسات بزرگ و کلیساهای پرجمعیت بوده ام و شنیده ام که افراد اظهارنظرهای عجیبی کرده اند، مثلا: "زیاد نگران انتخاب های زندگی نباشید؛ بسیاری از جاده های اشتباه در نهایت به اراده ی خدا در زندگی مان می انجامند زیرا او همواره ما را مى يابد"، يا "ما مسيحيان هنوز گناهكار هستيم، اما به وسيله ي فيض

بخشیده شده ایم". بسیاری از حضار لبخند می زنند و سرشان را به نشانه ی تایید تکان می دهند. آن ها آنچه را که گفته شده تصدیق می کنند، چرا که به نظرشان منطقی می رسد، اما بعد در حیرت می شوند که چرا این همه در زندگی شان تقلای بیهوده می کنند و درگیری دارند. آیا آن ها تا به حال این توصیه ی خداوند را خوانده اند: "بر عقل خویش تکیه منما" (امثال ۳: ۵)؟

دانه هایی فاسد در قلب آن ها کاشته می شود، زیرا آن واژه ها با آنچه خدا در کتاب مقدس گفته، در تضادند. اما آن ها این واژه ها را به عنوان کلماتی از انجیل می پذیرند. آن ها هرگز کلام خدا به خصوص عهد جدید را بررسی نمی کنند، تا دریابند ایمان داران، گناهکاران در تقلا نیستند که از مسیری اشتباه بروند و به خاطر فیض همه چیز در زندگی شان ختم به خیر شود. آن ها به یاد نمی آورند که خدا چه گفته: "انسان هر چه را بکارد، همان را خواهد دروید" (غلاطیان ۲: ۷). آن ها دراشتباه هستند و این حقیقت را درنیافته اند که ما اکنون فرزندان خدا هستیم و ما نیز باید در جهان چنان که او هست باشیم.

بیایید شبیه ایمان داران بیریه باشیم؛ چه موعظه کنیم و چه به موعظه گوش دهیم. هر بار پیش از موعظه اطمینان حاصل می کنم که به طور کامل روی پیام ام تامل کرده ام تا همه ی بخش های آن مطابق کلام خدا باشد. من معمولا انجیل های زیادی دارم، اما همیشه حداقل از دو یا سه انجیل برای تایید گفته هایم بهره می جویم. چرا باید خواستار آن باشم که خدا را به اشتباه معرفی کنم و بعد در برابر تخت داوری حساب پس بدهم که قوم او را به غلط رهبری کرده ام و مانع قوت یافتن شان شده ام؟

اگر در حال خواندن کتابی هستید یا به تعلیمی گوش می دهید به آنچه می آموزید فکر کنید. آیا بیانات کتاب یا تعلیم تان با کلام همراه است، آن هم نه فقط یک یا دو آیه ی پراکنده بلکه همه تعلیم ؟! تنها به این دلیل که شبانی چیزی را گفته، آن را نپذیرید! به محض آن که حقیقت و راستی آن را دریافتید، محکم به آن بچسبید و به آن شک نکنید. زندگی خود را به آن بسپارید. خدا می گوید که چنین افرادی نجیب تر هستند.

## فرمانروایی گناه درهم شکسته است

یک بار دیگر آنچه را که نویسنده به عبرانیان نوشته با هم بخوانیم: "پس چون پادشاهیای را میابیم که تزلزلناپذیر است، بیابید شکرگزار باشیم و خدا را با ترس و هیبت عبادتی پسندیده نماییم..." (عبرانیان ۱۲: ۲۸).

فیض، هدیه ای رایگان است که ما را قدرت می بخشد تا خدا را خدمتی شایسته کنیم و او را خشنود سازیم. فیض ما را وارد یک زندگی خارقالعاده می کند.

این قدرتمند شدن، اولین و بیش ترین چیزی است که وقتی شخصیت درونی عیسا را دریافت می کنیم، دیده می شود. کتاب مقدس تصریح می کند که خدا ما را دوباره خلق کرده "تا به شکل پسرش در آیند [از درون شبیه او گردند]" (رومیان ۲۸: ۲۹) $^{(1)}$  در ترجمه ی دیگر می خوانیم: "تا شبیه پسرش شوند و آن پسر فرزند ارشد از برادران بسیار باشد $^{(17)}$ . ما دوباره متولد می شویم تا از درون دقیقا به شباهت و صورت عیسای مسیح در آییم؛ به همین دلیل او نخست زاده [فرزند ارشد] برادران و خواهران بسیار خوانده شده است.

اخیرا به مدت چند روز در کوه کلرادو دعا و روزه داشتم. برخی از دوستان اجازه دادند در کلبه ی آن ها بمانم؛ جایی در وسط ناکجاآباد! اطراف من تا چشم کار می کرد طبیعت وحشی و زیبا بود.

درآن روزه در روح شنیدم که به رومیان ۲ نگاه کن! از گفتن این حرف غمگین می شوم، اما چند بار همین واژه ها را در قلبم شنیدم تا بالاخره نشستم و شروع به خواندن کردم. به محض خواندن، این آیه توجه مرا جلب کرد:

"زيرا گناه بر شما فرمان نخواهد راند، چون زير شريعت نيستيد بلكه زير فيضيد." (روميان ٦: ١٤)

چرا نباید گناه بر ما فرمان براند؟ زیرا دیگر طبیعت گناه آلود نداریم که زیر فشار گناه زندگی کنیم، بلکه قدرت خداوند را به دست آورده ایم و صاحب طبیعت خود عیسا شده ایم.

AMP 1 CEV Y

ما از قدرت گناه آزاد هستیم! آیه ی بالا را بار دیگر بخوانید، چراکه خبری شگفت انگیز است! پیام به ما می گوید: "گناه نمی تواند به شما بگوید چگونه زندگی کنید". کلام خدا که همان "راستی" است، بیان می کند که شایعات، تهمت ها و دروغ ها دیگر بر شما فرمان نمی رانند. زنا، گناه جنسی، هم جنس بازی، پورنوگرافی و انواع ناپاکی ها، بر شما فرمان نمی رانند. کینه، تلخی، نبخشیدن، تبعیض و هر گونه دشمنی کنترلی بر شما ندارد. خشم غیرقابل کنترل، طغیان خشم و عصبانیت، اقتدارشان را در زندگی شما از دست داده اند. دزدی، مواد مخدر و اعتیاد به الکل دیگر سرور زندگی شما نیستند. نااطاعتی از قدرت ها [اقتدارها] مودسری و سرکشی، نمی توانند بر شما فرمان برانند. و این فهرست می تواند همچنان ادامه داشته باشد. شما دیگر نباید تسلیم این گناهان باشید، زیرا اکنون زیر قدرت فیض قرار دارید!

این گونه به آن نگاه کنید: زمانی اسیر طبیعت خود بودید که شما را به انجام برخی از این گناهان می کشاند و قادر نبودید زندگی خداپسندانه ای داشته باشید.

عیسا آمد و زندان را گشود.او کلید فرمانروایی قدرت گناه را گرفت و اکنون می توانید خارج از زندان گام بردارید و دیگر برده ی گناه نیستید. شما آزادید و فرزند خدا هستید!

# چرا هنوز برخی در کشمکش با گناه اند؟

پس چرا هنوز بسیاری از ایمانداران با گناه درگیرند و حتا به وسیله برخی از گناهان کنترل می شوند؟ چرا آن ها آزاد نیستند؟ همچنان که در این کتاب پیش می رویم، به این پرسش های مهم پاسخ می دهیم. اما بیایید بار دیگر رومیان ۲ را مروری نماییم:

"پس چه گوییم؟ آیا به گناه کربن ادامه دهیم تا فیض افزون شود؟ هرگزا ما که نسبت به گناه مردیم، چگونه میتوانیم به زندگی در آن ادامه دهیم؟ آیا نمی دانید همهٔ ما که در مسیع عیسی تعمید یافتیم، در مرگ او تعمید یافتیم؟" (آیات ۱-۳)

۳ این مبحث به طور کامل در کتاب «در پناه» اثر همین نویسنده مورد بررسی قرار گرفته است

وقتی عبارت "تعمید یافتیم" را می خوانید، فکر نکنید که تنها به تعمید آب اشاره دارد. واژه ی تعمید<sup>[3]</sup> از واژه ی یونانی baptizo گرفته شده است. این واژه را می توان به این شکل تعریف کرد: "زیر آب فرو بردن<sup>[6]</sup>، غوطه ور ساختن این عرو کردن [پوشاندن]<sup>[7]</sup>.

واژه ی baptizo در اناجیل اغلب به عنوان نشانه ی تعمید آب به کار رفته است. با این وجود، اتفاقاتی را می بینیم که به نشانه ی غوطه ور شدن و غرق شدن درچیز دیگری به کار رفته است. در این مورد (۲:۱) بدیهی است که باید بیش از یک تعمید [یا غرق شدن] وجود داشته باشد. به عنوان مثال تعمید روح القدس وجود دارد ( لوقا ۱۲:۲ را بخوانید)، تعمید در بدن عیسا مسیح (اول قرنتیان ۱۲: ۱۳ را بخوانید)، تعمید رنج ها. عیسا به یعقوب و یوحنا گفت: "شما نمیدانید چه میخواهید. آیا میتوانید از جامی که من مینوشم، بنوشید و تعمیدی را که من میگیرم، بگیرید؟" (مرقس ۱۰: ۳۸). در اینجا عیسا به تعمید آب اشاره نمی کند، چرا که پیشتر انجام داده شده بود، او به تعمید (غرق شدن) دادن زندگی اش به منظور پادشاهی خدا اشاره می کند.

با دانستن این که تعمید مفاهیم متعدد دارد، بار دیگر آیات بالا را بخوانید و به جای واژه ی تعمید، واژه ی غرق شدن را بگذارید. ما با غرق شدن، [وارد بدن عیسا شدن] با او یکی شده ایم. عیسا این یگانگی را در یوحنا ۱۷: ۲۳ این گونه توضیح می دهد:" من در آنان و تو در من. چنان کن که آنان نیز کاملاً یک گردند تا جهان بداند که تو مرا فرستادهای، و ایشان را همانگونه دوست داشتی که مرا دوست داشتی." ما و عیسا دو نیستیم. بلکه یک هستیم. همانطور که نمی توانید یک تاک را از شاخه هایش جدا کنید، ما را نمی توان از یکی بودنمان با عیسا جدا ساخت. ما اکنون نسبت به گناه مرده ایم، زیرا در مسیح هستیم و طبیعت او را داریم. به خواندن ادامه دهیم:

"پس با تعمید یافتن در مرگ، با او دفن شدیم تا همانگونه که مسیح به وسیلهٔ جلال پدر، از مردگان برخیزانیده شد، ما نیز در زندگی نوینی گام برداریم." (رومیان 7: ٤)

ما قدرت گام برداشتن در زندگی نوینی را دارا هستیم! در ترجمه AMP

Baptize

Immerse d

Submerge '

To make whelmed V

آمده:" پس همچنان که زندگی می کنیم در زندگی نوینی گام بر می داریم". فکرش را بکنید به محض سپردن زندگیتان به عیسا، از نظر روحانی با او می میرید، و با او دفن می شوید، و درست همانطور که او با قدرت خداوند از مردگان قیام می کندق[قیام می کنید] و همان قدرت، طبیعت رستاخیز مسیح را در شما می ریزد.

همه ی این ها به وسیله ی قدرت معجزه آسای خدا انجام شد! اگر بخواهید با عقل خود آن را دریابید، به همان اندازه سخت است که بخواهید دریابید چگونه زن و مرد به محض اینکه ازدواج می کنند در اصل یک تن می شوند. این برای درک انسانی ما یک راز است. اما به هر حال حقیقت است. شما در اصل در مسیح غسل داده می شوید [غوطه ور می شوید/غرق می شوید/فرو برده می شوید]. شما دیگر طبیعت گناه آلود ندارید، بلکه طبیعت او را دارا هستید. به همین دلیل است که می توانیم در زندگی نوینی زندگی کنیم و گام برداریم. به این آیات خوش آیند و مبارک گوش کنید:

"زيرا مىدانيم آن انسانِ قديمى كه ما بوديم، با او بر صليب شد تا پيكر گناه درگذرد و ديگر گناه را بندگى نكنيم. چون آن كه مرده است، از گناه آزاد شده است. " (روميان 7: 7-V)

ما از قدرت گناه آزاد شده ایم! گناه دیگر سفت و محکم به ما نچسبیده است. ما دیگر طبیعت گناه آلود نداریم؛ ما صاحب طبیعت الاهی هستیم. من این بیان را بارها و به فراوانی تکرار می کنم تا اینکه از یک تفکر و عقیده ی صرف فراتر برود و در ضمیر شما جای بگیرد. گناه کنترل و تسلط خود را بر زندگی ما از دست داده است!

"به همینسان، شما نیز خود را نسبت به گناه مرده انگارید، امّا در مسیح عیسا نسبت به خدا، زنده. پس مگذارید گناه در بدنهای فانی شما فرمان براند تا امیال آن را اطاعت کنید. اعضای بدن خود را تسلیم گناه نکنید تا ابزار شرارت باشند، بلکه همچون کسانی که از مرگ به زندگی بازگشته اند، خود را تسلیم خدا کنید. و اعضای بدن خود را به او بسپارید تا ابزار پارسایی باشند. زیرا گناه بر شما فرمان نخواهد راند، چون زیر شریعت نیستید بلکه زیر فیضید." (آیات ۱۱– ۱۶)

گناه دیگر سرور ما نیست، زیرا به ما زندگی دیگری داده شده است! عیسا درهای زندان را گشود. ما آزادیم تا در زندگی خارق العادهی او زیست کنیم زیرا فیض ما را با طبیعت او قدرت بخشیده. آیا ظرفیت و پتانسیل فیض را می بینید؟

### انتخاب هنوز با ماست

پیش از آن که در مسیح باشیم، برده ی گناه بودیم و قدرتی بر آن نداشتیم، اما اکنون داریم. می توانیم انتخاب کنیم که هنوز تسلیم گناه باشیم یا در فیض، آزاد از گناه گام برداریم. به همین دلیل، گناه کردن یک مسیحی غیرعادی است، در حالیکه برای کسی که هنوز عیسای مسیح را دریافت نکرده و نپذیرفته، غیر عادی نیست. مسیحیان به خاطر داشتن طبیعت عیسا، قدرت غالب آمدن بر گناه را دارند. فرد نجات نیافته براساس طبیعت گناه آلودش عمل می کند. به همین علت خدا از طریق پولس به مسیحیان می گوید:

"پس چه گوییم؟ آیا گناه کنیم چون زیر شریعت نیستیم، بلکه زیر فیضیم؟ هرگز! آیا نمی دانید که وقتی خود را همچون بندگانی فرمانبردار تسلیم کسی میکنید، بندگان آن کس خواهید بود که او را فرمان می برید، خواه بندهٔ گناه، که منجر به مرگ می شود، خواه بندهٔ اطاعت، که به پارسایی می انجامد؟" ( رومیان ۱: ۱۵–۱۲)

خدا شما را از گناه آزاد نساخته تا بتوانید گناه کنید و بخشوده شوید و تکرار کنید و پیامدی برایتان نداشته باشد. خیر و باز هزار مرتبه می گویم خیر! خدا شما را از گناه آزاد ساخت تا بتوانید حقیقتا از آن آزاد شوید، و به این ترتیب می توانید در تقدس گام بردارید، همان طوری که عیسا گام برداشت. هدف ایمان داران راستین، گناه نیست. با این وجود اگر مرتکب گناه شویم ( توجه کنید می گوییم اگر گناه کرد)، بخشش هنوز در فیض برای او حاضر است. یوحنا می نویسد:" فرزندانم، این را به شما می نویسم تا گناه نکنید. اما اگر کسی گناهی کرد، شفیعی نزد پدر داریم، یعنی عیسا مسیح پارسا." (اول یوحنا ۲: ۱). پیش از تولد تازه، می توانستید هدفتان این باشد که گناه نکنید، اما این غیر ممکن بود، زیرا گناه در شخصیت شما تعریف شده بود. اما اکنون به واسطه ی شخصیت و طبیعت او قدرت یافته اید تا آزاد

#### تازگی زندگی

از گناه زندگی کنید. با این وجود اگر گناه را برگزینید، عواقب از دست دادن آزادیتان را خواهید چشید. بار دیگر ببینیم پولس بر ایمانداران چه می گوید:

"آیا نمیدانید که وقتی خود را همچون بندگانی فرمانبردار تسلیم کسی میکنید، بندگان آنکس خواهید بود که او را فرمان می برید، خواه بندهٔ گناه، که منجر به مرگ می شود، خواه بندهٔ اطاعت، که به پارسایی می انجامد؟ امّا خدا را شکر که هر چند پیشتر بندگان گناه بودید، لیکن به تمامی دل مطیع آن تعلیم گشتید که بدان سپرده شدید. شما با آزاد شدن از گناه، بندگان پارسایی شدهاید." (رومیان ۲: ۱۲–۱۸)

فیض ما را نیرو می بخشد تا خدا را خشنود سازیم، تا زندگی ای خارقالعاده داشته باشیم! با این وجود اگر انتخاب کنیم که در طبیعت تازه گام برنداریم و تسلیم گناه بمانیم، آزادی مان از ما گرفته می شود و بار دیگر اسير مي شويم. يس در اصل فيض خدا را بيهوده يافته ايم. پولس درخواست مى كند: "در مقام همكاران خدا، از شما استدعا داريم كه فيض خدا را بيهوده نیافته باشید." (دوم قرنتیان ٦: ١) بیهوده یافتن چیزی یعنی استفاده نکردن از ظرفیت های آن چیز. اگر فیض تنها یک پوشش بود، آنچه را که پولس نوشته، كلا بي معنا بود. اما، وقتى درمي يابيم فيض حقيقتا يعنى قدرت خدا [که ما شایستگی اش را نداریم اما به ما بخشیده شده] که به ما توانایی انجام "راستی ای" را که از ما مطالبه شده، می بخشد، آن گاه می توانیم درک کنیم چگونه فیض اگر هیچ میوه و برآیندی نداشته باشد، آن را بیهوده یافته ایم. بار دیگر آنچه را که پولس به رومیان میگوید با هم بخوانیم: "آیا نمی دانید که وقتی خود را همچون بندگانی فرمانبردار تسلیم کسی میکنید، بندگان آنکس خواهید بود که او را فرمان میبرید، خواه بندهٔ گناه، که منجر به مرگ میشود، خواه بندهٔ اطاعت، که به پارسایی میانجامد؟" (٦: ١٦) این ها واژگانی محکم و نیرومند برای ایمان داران هستند. آیا این جمله ای غلوآمیز است؟ مطلقا نه، زیرا کمی بعد در همان رساله می نویسد:

پس ای برادران، ما مدیونیم، امّا نه به نفس، تا بر طبق آن زندگی کنیم. زیرا اگر بر طبق نَفْس زندگی کنید، خواهید مرد؛ امّا اگر به واسطهٔ روح، اعمال گناه آلود بدن را بکُشید، خواهید زیست. (رومیان ۸: ۱۲–۱۳)

بار دیگر هیچ شکی نیست که خطاب به مسیحیان می نویسد (به واژه ی

برادران الم دقت کنید) پس منظور پولس از عبارت "خواهید مرد" چیست؟ من این مورد را بعدا با دقت شرح می دهم، اما در حال حاضر اجازه بدهید هشدار بدهم که مطابق آنچه خواندیم، این امکان هست که به بندگی گناه بازگردیم. چه کسی آن را می خواهد؟

#### توجه

در این لحظه ممکن است احساس ترس کنید و با خودتان بگویید: "اوه بله، اما من این کارها را کردم! من مکررا گناه کرده ام!" به خبر خوشی که در یکی از فصول قبل با شما مطرح کردم، فکر کنید: "ولی اگر به گناهان خود اعتراف کنیم، او که امین و عادل است، گناهان ما را می آمرزد و از هر نادرستی پاکمان میسازد." (اول یوحنا ۱: ۹) اعتراف کردن به گناهان مان به معنای یک اعتراف زبانی نصفه و نیمه ی ساده نیست که فعلا بگوییم: "من گناه کردم. متاسفم. لطفا منو ببخش."خیر، اگر کتاب مقدس را مطالعه کنید، با کلید دیگری مواجه می شوید: "توبه".

توبه در عهد جدید با مفهوم آن در عتیق متفاوت است. در عهد عتیق افراد کرباس یا گونی بر تن خود می کردند و خاکستر بر خود می ریختند تا خلوص خودشان را نشان دهند. در این جا نیز به دلیل سخت دلی شان، این کار تنها یک نمود خارجی کم ارزش بود [از آنچه باید واقعا می بود]. توبه ی عهد جدید درباره ی راستی و ابراز یک تغییر کامل ذهنی و قلبی است. توبه وقتی است که ما عمیقا متاثر و متاسفیم، چراکه قلب خدا را شکسته ایم و اکنون مطیعانه تسلیم خواست او در آن ناحیه می شویم.

پولس مجبور بود تا ایمان داران قرنتس را با تندی توبیخ کند و با این کار آن ها عمیقا متاثر و غمگین ساخت. او خود درباره ی آنچه در نامه ی پیشین اش نوشته بود، چنین می نویسد:

"امّا اكنون شادمانم، نه از آنرو كه اندوهگین شدید، بلكه چون اندوهتان به توبه انجامید. زیرا اندوه شما برای خدا بود، تا هیچ زیانی از ما به شما نرسد." (دوم قرنتیان ۷: ۹)

پولس بسیار محکم بود و اجازه نمی داد آن ها نسبت به خطایشان اصلاح brether ۸ نام به مسیحیان گفته می شد.

#### تازگی زندگی

نشده باقی بمانند. با این وجود، به اندوه و پشیمانی عمیقی که به ندامت و تغییر راه شان انجامید، توجه کنید. این توبه ی حقیقی است؛ یعنی قلبی تغییر کرده و عزمی جدی برای پیروی از خواسته های جسم و پیروی از طبیعت تازه ی عیسای مسیح. اکنون ببینید پولس به این ایمان داران چه می گوید:

"امّا اکنون شادمانم، نه از آنرو که اندوهگین شدید، بلکه چون اندوهتان به توبه انجامید. زیرا اندوه شما برای خدا بود، تا هیچ زیانی از ما به شما نرسد. و چون اندوهی که برای خدا باشد، موجب توبه میشود، که به نجات میانجامد و پشیمانی ندارد. امّا اندوهی که برای دنیاست، مرگ بهبار می آورد." (آیات ۹-۱۰)

توجه کنید که پولس می گوید: "اندوه بدون توبه مرگ به بار می آورد". می بینیم که او بار دیگر برای مسیحیانی به جای پیروی از طبیعت درونی، تسلیم جسم شان می شوند، از واژه ی مرگ $^{[h]}$  استفاده می کند.

پولس خاطرنشان می سازد که پس از اعتراف راستین از گناهان، کلید دیگر برای ایمان داری که می خواهد از بردگی گناهان آزاد شود، توبه است؛ یعنی قلبی که حقیقتا عوض می شود.

حال ممکن است بپرسید که اگر پولس خطاب به مسیحیان می نویسد، پس چرا می گوید: "اندوهی که برای خدا باشد، موجب توبه می شود که به نجات می انجامد" واژه ی نجات در این جا به معنای "تولد دوباره" نیست. واژه ی یونانی ای که در این جا به کار رفته Soteria است که به معنای "نجات آناد کردن "آن ایمنی آناد و سلامتی (۱۱۰۰ است. بیایید روی معنای "آزاد کردن آنام این معنا روشن می سازد که پولس به این مسیحیان نمی خواست بگوید که یک بلیط تازه به آسمان یافته اند. او می گوید که اندوه عمیق شان به توبه ای اصیل می انجامد (عوض شدن قلب و فکر) که آن ها

death 1

۱۰ در ترجمه ی NLT مورد نظر نویسنده، آیه به این شکل آمده: «خدا می تواند از اندوه ما استفاده کند تا باری مان دهد از گناه بازگردیم و نجات باییم،»

salvation 11

rescue 17

deliver 17

safety 1 £

health 10

deliver 17

را از اسارت گناه "آزاد" سازد. اعتراف و توبه، ایمان دار را از اسارت گناه رها می سازد.

## رحمت در تقابل فیض

نویسنده ی امثال این نکته را تصدیق می کند که:

"هر که گناه خود را بپوشاند، کامیاب نخواهد شد، اما هر که آن را اعتراف کند و ترک نماید، رحمت خواهد یافت." (امثال ۲۸: ۱۳)

پس بار دیگر می بینیم که نه اعتراف شما، بلکه اعتراف و ترک کردن (توبه ی اصیل و واقعی) است که آزادی و کامیابی را به همراه دارد.

توجه کنید که در این جا واژه ی "رحمت" به کار رفته، نه "فیض". به تفاوت معنای این دو واژه به سهولت قابل توضیح است. فیض یعنی چیزی را به دست می آوریم که شایسته اش نیستیم. رحمت، یعنی چیزی را نمی یابیم در حالی که سزاوارش هستیم. رحمت، خود را در عدم داوری ما به خاطر گناهان مان متجلی می سازد. از سوی دیگر، فیض به ما قدرتی را می بخشد تا از حکومت و سلطه ی گناه آزاد شویم، در حالی که شایسته ی این قدرت نیستیم. یک نمونه ی خوب برای این موضوع در انجیل در ارتباط با زنی است که به خاطر زنا دستگیر شده بود. مذهبیون متعصب او را در محوطه ی معبد به نزد عیسا کشاندند. تا به این ترتیب عیسا را گیر بیاندازند. شریعت می گفت که این زن باید سنگسار شود. آن ها می دانستند که او بخشش را تعلیم می دهد و امیدوار بودند عیب و کاستی تعلیم او را افشا کنند.

عیسا گفت: "ولی چون آنها همچنان از او سؤال میکردند، عیسی سر بلند کرد و بدیشان گفت: «از میان شما، هر آن کس که بیگناه است، نخستین سنگ را به او بزند.»" (یوحنا ۸: ۷) آرزو میکردم آن جا بودم و می دیدم که این رهبران به آرامی آن جا را ترک کردند، یکی بعد از دیگری، از بزرگ ترین شان هم شروع شد؛ همه رفتند تا فقط عیسا ماند و آن زن. عیسا پرسید: "کجایند متهم کنندگانت؟ هیچ کس تو را محکوم نکرد؟"

زن پاسخ داد: "هیچ کس ای سرورم"

چرا آن زن عیسا را "سرورم" نامید؟ شخصا باور دارم که وقتی عیسا

کنار او بود، آن زن چشمان خالقش را که که در جسم متجلی شده بود، دید و قلب او شدیدا منقلب شد و زن به او ایمان آورد.

عيسا گفت: "من هم تو را محكوم نمى كنم الاسا

زیرا عیسا بدون گناه بود، او قدرت داشت که زن را محکوم کند و با پرتاب کردن سنگ حکم داوری را به جای آورد. اما رحمت پیروز شد: "من هم تو را محکوم نمی کنم".

سسپس عیسا گفت: "برو و دیگر گناه مکن" (آیه ی ۱۱) این جمله ی آخر نمایانگر "فیض" اوست که اکنون به زن قدرت می بخشید [دیگر گناه مکن]. برای همین می خوانیم: "زیرا نزد خدا هیچ امری ناممکن نیست" (لوقا ۱: ۳۷) کلام او: "برو و دیگر گناه مکن"، قدرت لازم برای انجام آن را در خود داشت. کلام او به زن قدرت انجام فرامین آن ها را می داد. فیض به زن چیزی را بخشید که شایسته اش نبود.

بار دیگر مرور می کنیم: فیض چیزی را به ما می دهد که شایسته اش نیستیم در حالی که رحمت، مانع گرفتن چیزی که سزاوارش هستیم [جریمه و تنبیه] می شود. بسیاری از مسیحیان این دو واژه را با هم می آمیزند و گمان می کنند که هر دو معنای یکسانی دارند. آیا من مته به خشخاش می گذارم و سفسطه می کنم؟ به هیچ وجه! این طور می توان در موردش فکر کرد: تصور کنید که هم فوتبال و هم بسکتبال را با قوانین فوتبال بازی کنید. خب، فوتبال خوب پیش خواهد رفت، اما در ارتباط با بسکتبال، نه تنها ویژگی های آن ورزش را از دست دادید، کلی هم زخمی روی دست تان می ماند. ما قدرت هویت فیض را از دست می دهیم زیرا بسیاری آن را با رحمت ترکیب کرده اند. همچنین زخمی های فراوان روی دست مان می ماند، چرا که فیض را با قوانین رحمت بازی کرده ایم.

به همین دلیل، نویسندگان رساله های عهد جدید مکررا در شروع رساله هایشان نوشته اند که: "فیض و رحمت و آرامش از جانب خدای پدر و خداوندمان عیسای مسیح بر شما باد ..." (اول تیموتائوس ۱: ۲، دوم تیموتائوس ۱: ۲، دوم یوحنا ۱: ۳)

این نویسندگان و دیگران، فیض را از رحمت متمایز می سازند تا حقیقت شگفت انگیز هیچ کدامشان از دست نرود. به این ترتیب است که می توانیم زندگیای قدرتمند و آزاد از محکومیت داشته باشیم. فیض قدرت زندگی

۱۷ آیات ۱۰–۱۱

کردن را به ما می بخشد و رحمت، ما را از تقصیر، محکومیت و شرم و هر آنچه سعی می کنی مارا دوباره به گناه بچسباند، دور می سازد.

بگذارید این گفته را با خود کلام تحکیم کنیم، عیسا در ارتباط با رحمت می گوید:" اگر مفهوم این کلام را درک می کردید که می گوید "طالب رحمتم، نه قربانی، " دیگر بی گذاهان را محکوم نمی کردید." (متی ۱۲: ۷).

می توانید ببینید که رحمت، ما را از محکومیت آزاد می سازد و ضمیر و وجدان ما را از داوری ای که سزاوارش بودیم، پاک می سازد. به ما گفته شده: "پس اکنون برای آنان که در مسیح عیسی هستند، دیگر هیچ محکومیتی نیست " ( رومیان ۸: ۱). خداوند چه رحمت شگفت انگیزی را به ما نشان داده است! از طرف دیگر، ببینید فیض چگونه متفاوت تعریف شده:

"پس آزادانه به تخت فیض نزدیک شویم تا رحمت بیابیم و فیضی را حاصل کنیم که بههنگام نیاز یاریمان دهد" (عبرانیان ۱: ۱۲).

رحمت برای شکست های ماست؛ برای گناهانی که از آن ها توبه کرده ایم. اما فیض برای کمک به ما داده شده، فیض ما را نیرو می بخشد. خدای پدر چه نجات عظیمی را برای ما فراهم کرده، کامل و بدون کوچک ترین کاستی!



#### تاملاتی برای یک سفر خارق العاده

با زبان خودتان تفاوت رحمت و فیض را بیان کنید.

اعتراف و توبه با هم ما را از اسارت و بستگی گناه آزاد می سازند. آیا در زندگیتان جایی وجود دارد که گرفتارید و نیاز به اعترافی صادقانه و اندوهی عمیق و [اندوه الهی] توبه ای دارید که موجب تغییر درونی و قلبی در آن بخش می شود؟

#### فصل نهم

# تقدس

این فیض خداست که همه ی گناهان ما را می بخشد؛ ما را از مرگ ابدی نجات می دهد، ارثی در آسمان به ما می دهد، ما را با مسیح یک می سازد، طبیعت الاهی او را در ما می ریزد، روحش را به ما می بخشد و با برکات روحانی ما را مبارک می سازد:

"متبارک باد خدا و پدر خداوند ما عیسا مسیح، که ما را در مسیح به هر برکت روحانی در جایهای آسمانی مبارک ساخته است... متبارک باد خدا و پدر خداوند ما عیسی مسیح، که ما را در مسیح به هر برکت روحانی در جایهای آسمانی مبارک ساخته است." (افسسیان ۱: ۳و ۲)

هر برکتی نتیجه ی محبت و رحمت اوست؛ جلال بر فیض اش! نجات ما کامل است! او هیچ کاری را انجام نشده نگذاشته است.

کاملا روشن است که فیض هدیه ی خداوند است که ریشه در فراوانی محبت و رحمت او دارد. در مورد فیض می توان کتاب ها نوشت، اما این کتاب متمرکز بر اثر قدرت بخشی فیض است. بیایید بیش تر در موردش بیاموزیم.

#### تقدس اهمیت دارد

یکی از ثمرات فیض، تقدس است که در کلیساهای امروز زیاد در موردش صحبت نمی شود. از نظر من دو دلیل برای این کار وجود دارد: نخست واعظان قانون زده از و پستی را محکوم می کنم که از بسیاری که می خواهند حقیقتا خدا را خشنود سازند، سواستفاده می کنند. این متعصبان، تقدس را به روش عقب افتاده ای از زندگی تنزل می دهند و شادی را از زندگی می گیرند. صد البته اینان از قلب خدا دور هستند. خدا را شکر که بسیاری از سلطه ی این ستمگران آزاد شده اند، اما این آزادی بدون بها نیز نبوده است. یکی از نتایج ویرانگر این است که اکنون وقتی به تقدس اشاره می شود، همه پس می زنند. ضرب المثل "مار گزیده، از ریسمان سفید و سیاه می ترسد" نشان می دهد که وقتی مردم از چیزی آسیب می بینند، از هر چیز مشابه دیگری که می تواند به ظن آن ها صدمه بزند، می هراسند. چه غم انگیز! اما این دقیقا همان چیزی است که در مورد بسیاری که با تقدس شریعت زده گزیده شده اند، اتفاق می افتد. آن ها اکنون از تقدس حقیقی که سودی عظیم دارد، می هراسند.

دوما در جنبه ای کاملا متفاوت، فیض حقیقی از طرف ما مستلزم تلاشی جدی است که بسیاری حاضر به انجامش نیستند. از آن جایی که ما باید با فیض خدا برای تولید میوه ی تقدس در زندگی مان همکاری کنیم، بسیاری از خادمان، ناآگاهانه یا آگاهانه از موعظه در این باره به منظور از دست ندادن جذابیت انجیل، خودداری می کنند. بسیاری از غربیان داشتن انجیلی راحت که مستلزم تلاش زیادی نباشد را به انجیل راستین ترجیح می دهند. نباید زندگی شبیه مسیح شدن را سفر دریایی ساده انگارانه ای پنداشت. پولس می گوید: "باید با تحمل سختی های بسیار به پادشاهی خدا راه یابیم." (اعمال

تقدس واقعی مبحثی جذاب و مهم است. عیسا برای کلیسای آلوده ی دنیوی باز نمی گردد، بلکه کلیسایی که "هیچ لک و چین و نقصی نداشته

legalistic 1

A scalded cat fears cold water ۲: اين ضرب المثل تا حدى مشابه ضرب المثل فارسى است. نويسنده در ادامه ضرب المثل را توضيع داده است.

باشد"، کلیسایی که "مقدس و بی عیب باشد" (افسسیان ٥: ٢٧). بنابراین اگر کلیسایی مقدس است، عیسا برای آن بازمی گردد، پس من قاطعانه می خواهم که همه چیز را درباره ی تقدس بدانم.

همچنین به ما گفته شده بدون تقدس خداوند را نمی توان دید (عبرانیان ۱۲: ۱۲ را بخوانید). چرا این موضوع نه فقط در زندگی ای که در پیش است [در آسمان] بلکه در این زندگی نیز مهم است؟ یکی از وعده های محبوب برای من در کلام جایی است که خدا می گوید غالب آمدگان "روی خدا را خواهند دید". (مکاشفه ۲۲: ٤-٥ را بخوانید) چه باشکوه! به ما این امتیاز داده شده تا چیزی را که حتا برای موسا ممنوع بود، در برابر تخت خداوند ببینیم. در ارتباط با این زندگی نیز اگر او را ببینیم به شباهت عیسای مسیح از جلال به جلال تبدیل خواهیم شد (دوم قرنتیان ۳: ۱۸ را بخوانید). اگر او را اکنون در قلب خود نبینیم، نمی توانیم به شباهت او در آییم و وقتی دانش و آگاهی مان بالاتر میرود، هر چه بیش تر مذهبی و خشکه مقدس می شویم. آگاهی یافتن بدون تغییر شکل یافتن، ترکیبی خطرناک است. من نمی خواهم جزوی از آن ها باشم.

## پاکی جنسی

به نصیحت قوی و محکم پولس توجه کنید:

"دیگر اینکه،ای برادران، شما از ما آموختید که چگونه باید رفتار کنید تا خدا را خشنود سازید، همانگونه که چنین نیز میکنید. اکنون به نام عیسای خداوند از شما استدعا داریم و اندرزتان میدهیم که در اینباره هر چه بیشتر تلاش کنید. زیرا آگاهید که از جانب عیسای خداوند، چه احکامی به شما دادهایم. خواست خدا این است که مقدّس باشید: خود را از بیعفتی دور نگاه دارید." (اول تسالونیکیان ۱: ۱-۳)

overcomer rSexual purity  $\epsilon$ 

وقتی مقدس زندگی می کنیم، خدا را خشنود می سازیم به خصوص در زمینه ی روابط جنسی <sup>[9]</sup> این ناحیه ای است که معمولا اگر یک مشکل عمیق تر درونی وجود داشته باشد، علی الظاهر غیرقابل کنترل می شود. اگر بتوانید به قلب فردی که می گوید مسیحی است و بنده ی زنا، روابط با فاحشه ها، همجنس بازی، پورنوگرافی یا هر ناپاکی جنسی دیگری است، نگاهی بیاندازید، احتمالا یک مسئله ی ژرف تر را پیدا می کنید. این مساله می تواند غرور، سرپیچی، میل قدرت، خشم، حسد یا شرارت های دیگر باشد، اما مسئله این نیست که چیست، ریشه همیشه فقدان ترس حقیقی خداوند است.

نظریه ی پاکی جنسی، تعریف کامل تقدس نیست، اما ناپاکی جنسی یقینا نشانه ی فقدان تقدس است. به همین دلیل پولس بیان می کند که هر چه بیش تر برای پاکی جنسی [پرهیز از بی عفتی] تلاش کنید. ما باید از هر شکل گناه و ناپاکی جنسی پرهیز کنیم و به هیچ رو به آن نزدیک و وابسته نشویم. در حقیقت آن قدر جدی است که پولس به رومیان می نویسد:" ایشان از هر گونه نادرستی، شرارت، طمع و خباثت آکندهاند. مملو از حسد، قتل، جدال، فریب و بدخواهی اند. شایعه ساز... هر چند از حکم عادلانهٔ خدا آگاهند که مکافات مرتکبانِ چنین اعمالی مرگ است، نه تنها خود آنها را انجام می دهند، بلکه کسانی را نیز که مرتکب آنها می شوند، تأیید می کنند " (رومیان ۱: ۲۹ و ۲۲) این هشدار محکم و نیرومند تنها خطاب به کسانی نیست که این رفتارهای غیراخلاقی را مرتکب می شوند. بلکه در مورد کسانی که آن ها را تایید می کنند نیز می باشد.

رهبران وقتی تصمیماتی میگیرند، قوانین مدنی وضع میکنند یا رهنمودهایی به کسانی که تحت رهبری آنها هستند، میدهند باید این موضوع را به خاطر داشته باشند که: تصویب و چشم پوشی از رفتارهای غیراخلاقی و بی عفتی، توهین جدی نسبت به خداست (به اول سموییل ۳ و اول قرنتیان ۵ نگاه کنید). از طرف دیگر باید سریعا کسانی را که به صورت ریشه ای از بی عفتی توبه می کنند، ببخشند و نسبت به احیای آنها صبور باشند.

ایمان داری که در برابر عطیه ی طبیعت مسیح می ایستد و برده ی

ه Sexuality: درترجمه ی فارسی آیه، واژه ی «بی عفتی» به کار رفته است. در ترجمه ی قدیمی «زنا» آمده است.

گناهان جنسی می شود، مرتکب گناهی جدی شده است. پولس در رساله به تسالونیکیان با بیان این که خدا با مسیحیانی که مرتکب بی عفتی می شوند چه برخوردی دارد، بیش تر به موضوع پاکی جنسی می پردازد:

"خواست خدا این است که مقدّس باشید: خود را از بیعفتی دور نگاه دارید...
هیچکس نباید در این امر دست تجاوز یا طمع به حریم برادر خود دراز کند.
چنانکه پیشتر به شما گفتیم و هشدار دادیم، خداوند همهٔ این کارها را کیفر
خواهد داد. زیرا خدا ما را نه به ناپاکی، بلکه به قدوسیت فراخوانده است. پس،
هر که این تعلیم را رد کند، نه انسان، بلکه خدایی را رد کرده که روح قدّوس
خود را به شما عطا میفرماید." (اول تسالونیکیان ۲: ۳ و ۲-۸)

چرا به این هشدار جدی از روی منبرهایمان تاکید نمی کنیم؟ دوستی دارم که شبان کلیسای عظیمی است که بیش از ۲۰۰ کلیسای دیگر را در سراسر جهان بنا نموده است. در دوره ای که این کتاب را می نوشتم، قرار ناهاری با هم داشتیم و در حین صرف غذا در این رابطه بحث می کردیم که چه طور کلیسای امروز نسبت به پاکی جنسی بی تفاوت شده است. او نمونه های بسیاری از این رفتارهای ناشایسته را مطرح کرد که خودش و رهبران کلیسا با آن برخورد کرده بودند، اما یک داستان از همه شاخص تر بود. اخیرا همسر آن شبان کنفرانسی درباره ی زنان در کلیسا داشت که درباره ی روابط زن و شوهری تعلیم می داد. پس از جلسه یکی از حاضران در جلسه جلو آمد و صادقانه توضیح داد که: "دوست پسرم مدتی است این اواخر با من رابطه ی جنسی نداشته، پس از شنیدن حرف های شما فهمیدم که حتما اشتباهی در رابطه ی ما وجود داشته. من می خواهم تغییراتی که فکر می کنم ضروری است، بدهم و مطمئن هستم او دوباره با من رابطه ی خواهد داشت. من به خاطر آنچه شما با من در میان گذاشتید، خداوند را سیاس می گویم!"

این خانم "مسیحی" می پنداشت که این تعالیم در ارتباط نامشروع او با دوست پسرش کاربرد دارد. او به خاطر این رابطه ی نامشروع محکوم نشده بود چرا که از دید جامعه این یک رفتار عادی محسوب می شد.

مورد دیگر، برای یکی از دوستان من که زنی خادم است، اتفاق افتاد. او از خانه ی خانمی دیدن کرد که وفادار کلیسایی بزرگ در آن ایالت بود. وقتی آن ها به اتاق خواب اصلی رفتند، آن زن کمد لباس های خودش و دوست

پسرش را به دوست من نشان داد. او هیچ گونه شرم و خجالتی در نشان دادن جزییات زندگی اش نداشت. حتا توضیح داد که چه قدر دلش برای خوابیدن با دوست پسرش وقتی در سفر کاری بود، تنگ می شد. برای او ازدواج نکردن و زندگی با آن مرد، امری پذیرفته شده و قابل قبول بود. آن ها هر دو سال ها عضو آن کلیسای عظیم انجیلی بودند و هیچ الزامی نسبت به این رابطه ی جنسی غیراخلاقی شان حس نمی کردند. در این کلیساهای بزرگ چه تعلیم می دهند؟

موارد بی شماری از خادمانی که در بی بندو باری جنسی زندگی می کنند، وجود دارد. این ناپاکی اغلب بر بیش از یک خانواده اثر می گذارد. آن ها با گرایش به روسییان، زنا یا روابط همجنس گرایانه از خدا دور می شوند و در نتیجه ی آن روح شان به سردی می گراید. به همین علت پولس در همین رساله می نویسد: " هیچکس نباید در این امر دست تجاوز یا طمع به حریم برادر خود دراز كند. چنانكه پیشتر به شما گفتیم و هشدار دادیم، خداوند همهٔ این کارها را کیفر خواهد داد." (اول تسالونیکیان ٤: ٦) ما در حال دور شدن از قلب خداوند هستیم زیرا به شدت تحت نفوذ و تاثیر جامعه قرار داریم، به جای آن که ما را جریان فرهنگی اینامند، کلیساها به شکلهای گوناگون تبدیل به خرده فرهنگM شده اند. انجیل ناکامل بخشش و به ارث بردن آسمان موعظه می شود اما انجیل کاملی که ما را از سلطه و حکومت گناه آزاد می سازد، موعظه نمی شود. ما به سادگی خود را با این دنیا وفق داده ایم، جایی که در آن زندگی زن و مرد با هم، داشتن رابطه ی جنسی خارج از ازدواج، طلاق و دوباره ازدواج کردن با دلایلی غیر از خیانت و عدم وفاداری، امری عادی تلقی می شود. و این تکرار باعث شده تا برای مسیحیان نیز امری عادی باشد. زیرا کلیسا اعلام نمی کند که عیسا ما را از این شیوه ی گناه آلود آزاد ساخته است.

پولس هشداری جدی خطاب به قرنتیان نوشت که از بسیاری جهات، وضع شان مشابه کلیساهای امروزی غرب بود. برخی از اعضای کلیسای قرنتس درگیر بی بند و باری جنسی بودند، و پولس چکش را فرود می آورد. او نخست از تشابه اسراییلیانی که به دنبال موسا بودند و مسیحیان عهد جدید می گوید. سیس هشدار می دهد:

Counterculture ٦: فرهنگی که بر خلاف روش های معمول جامعه حرکت میکند. Subculture ۷: فرهنگی که تحت نفوذ فرهنگ بالاتری [جامعه] قرار دارد.

"با این همه، خدا از بیشتر آنان خرسند نبود، پس اجسادشان در سرتاسر بیابان پراکنده شد. حال، این رویدادها به وقوع پیوست تا نمونه هایی باشد برای ما، تا ما همچون آنان در پی بدی نباشیم. پس بت پرست مشوید، چنانکه بعضی از ایشان شدند؛ به گونه ای که نوشته شده است: «قوم برای خورْد و نوش نشستند و برای عیاشی به پاخاستند.» و نه به بی عفتی دست یازیم، چنانکه بعضی از ایشان کردند، و در یک روز بیست و سه هزار تن به هلاکت رسیدند. و نه مسیح را بیازماییم، چنانکه بعضی از آنان کردند و به وسیلهٔ مارها کشته شدند. و نه شیکوه و شکایت کنید، چون نمونه بر آنان واقع گردید و نوشته شد تا عبرتی باشد برای ما که در زمانی به سر می بریم که غایت همهٔ اعصار تحقق یافته است. پس اگر در زمانی به سر می بریم که غایت همهٔ اعصار تحقق یافته است. پس اگر گمان می کنید استوارید، بهوش باشید که نیفتید!" (اول قرنتیان ۱۰: ۱۰–۱۲)

نکته ای که می خواهم در این کلام الهام شده ی خدا مورد تاکید قرار دهم، ناخشنودی خدا از بی عفتی و بی بند و باری جنسی است. از آن جمعیت کوچک در یک روز، بیست و سه هزار نفر مردند. این یک نشانه ی هشداردهنده است تا ما آن انحطاط را تکرار نکنیم. زیرا ما به واسطه ی فیض پوشاننده از قصوری که آنان مرتکب شدند و نتیجه اش، آزاد و معاف نیستیم و بر طبق گفته ی عیسا، در حقیقت از ما انتظار می رود تا در یک استاندارد بالاتر زندگی کنیم (متا ه). چرا ما قدرت فیض حقیقی را با کشیده شدن به سوی این رفتارها، بی اثر ساخته ایم؟ ما این حقیقت را که فیض به ما قدرت بخشیده، نیافته ایم تا در قلب و فکر و جسم مان ناپاک باشیم! همه ی ما باید با طبیعت تازه ی خود همکاری کنیم.

رسولان در هماهنگی کامل با یکدیگر و یک صدا به همه ی ایمان داران درباره ی پرهیز از چهار چیز که نباید به آن ها پرداخت، نوشتند. سه مورد از این چهار نکته، به پرهیز غذایی شریعت موسا مربوط می شد، اما آن ها یک چیز دیگر را به سفارش شان به ایمان داران غیریهودی افزودند. رسولان در آن نامه نوشتند: "روح القدس و ما مصلحت چنین دیدیم که باری بر دوش شما ننهیم، جز این ضروریات که از خوراک تقدیمی به بتها و خون و گوشت حیوانات خفه شده و بیعفتی بپرهیزید. هر گاه از اینها دوری کنید، کاری پسندیده انجام دادهاید. والسّلام.»" (اعمال ۱۵: ۲۸-۲۹)

چه قدر عجیب است که آن ها به دزدی، دروغ، قتل، طمع یا هیچ یک از

موارد دیگری که در شریعت پیدا می شد، اشاره ای نکردند. آنچه مورد تاکید آن ها بود، بی عفتی [بی بند و باری جنسی] بود.

## مقدس باشىيد چنان كه خدا قدوس است!

اکنون با دقت کلمات پطرس را بخوانید و به خاطر داشته باشید که او تنها با مسیحیان صحبت می کند نه همه ی انسان ها:

"پس اندیشهٔ خود را آماده عمل ساخته، با خویشتنداری امید خود را یکسره بر فیضی بنهید که عیسی مسیح بههنگام ظهور خود به شما خواهد بخشید. چون فرزندانی مطیع، دیگر مگذارید امیال دوران جهالت به زندگیتان شکل دهد. بلکه همچون آن قدّوس که شما را فراخوانده است، شما نیز در همهٔ رفتار خویش مقدّس باشید؛ چرا که نوشته شده است: «مقدّس باشید، زیرا که من قدّوسیم» اگر او را که بر عمل هر کس بیغرض داوری میکند پدر میخوانید، پس دوران غربت خویش را با ترسی آمیخته با احترام بگذرانید" (اول پطرس ۱: ۱۳–۱۷)

به آیه ی "شما نیز در همه ی رفتار خویش مقدس باشید، چراکه نوشته شده: "مقدس باشید زیرا که من قدوسم"، توجه کنید. در این جا نیز حالت فعل تاکیدی است نه اختیاری یا به صورت توصیه ای اید مقدس باشیم، چنان که خدا قدوس است. در این جا هیچ گزینه ی دیگری وجود ندارد و بر اساس گفته ی پطرس، ما در ارتباط با این فرمان یا پاداش می یابیم یا مجازات می شویم. همان طور که خود عیسا می گوید، به ما گفته شده که کامل باشیم، چنان که پدر ما کامل است.

بیایید به واژه ی "مقدس"<sup>[4]</sup> نگاهی بیاندازیم. این واژه ترجمه ی کلمه ی یونانی (hagios) است. واژگانی که می توان برای تعریفش به کاربرد عبارتند از: "جدا شده، تقدیس کردن، پاک کردن، وقف کردم، تخصیص دادن" که همراه با "پاکی و بی عیبی و اخلاق" کاربرد دارند. ویژگی بنیادی تقدس عبارت است از جدا شدن، تخصیص دادن و وقف خود برای خدمت خداوند،

۸ در این جا نیز در متن انگلیسی فعل must be که جنبه ی امری و تاکیدی دارد، به جای should به کار رفته، که جنبه ی انتخابی [بهتر است] آن بیش تر است. 4 Holv و Holv

سهیم شدن در پاکی او و پرهیز از بی عفتی های دنیوی.

در عهد عتيق، قوم خدا به صورت شفاهي به عنوان يک قوم جدا شده بود. یهودیان اجازه نداشتند در هیچ بخشی از زندگی با غیر یهود مشارکتی داشته باشند. با این وجود در عهد جدید ما خود را از شریر جدا ساخته ایم، در حالی که در میان کسانی که با خدا رابطه ای ندارند زندگی کرده و با آن ها در ارتباط ایم. ما باید به عنوان نور به درون جهان برویم اما نباید به وسیله ی دنیا آلوده شویم. ما نباید خودمان را با روش های این دنیا تطبیق دهیم، بلکه باید در استاندارد بالاتری زندگی کنیم، در غیر این صورت دیگر نور نيستيم. خداوند مي گويد: "زيرا خداوند مي گويد كه افكار من افكار شما نیست و طریقهای شما طریقهای من نی. زیرا چنانکه آسمان از زمین بلندتر است همچنان طریقهای من از طریقهای شما و افکار من از افکار شما بلندتر مىباشد." (اشعيا ٥٥: ٨-٩) وقتى خدا مى گويد: "مقدس باشيد چنان که من قدوس هستم"، در واقع می گوید: "من شبیه شما زندگی نمی کنم، حرف نمى زنم و فكر نمى كنم، پس به سطح زندگى من خود را بالا بكشيد". اگر بخواهیم بی پرده تر بگوییم، او می گوید: "چرا می خواهید در اطارف حياط بچرخيد و مثل بوقلمون زندگي كنيد، در حالي كه من شما را خوانده ام تا همچون عقاب اوج بگیرید؟ من شما را برای یک زندگی خارقالعاده فراخوانده ام؟"

بنابراین تقدس او بیش از جداشدن و پاکی است. اگر تقدس تنها با پاکی سر و کار داشت، آن گاه فریسیان مقدس بودند چرا که روش زندگی آن ها در ظاهر بی عیب و نقص بود. اما عیسا آن ها را به داشتن روش های خودخواهانه محکوم می کند. اگر تقدس تنها با جداشدن و وقف مرتبط بود، پس هیپی های دهه ی ٦٠ باید مقدس باشند. تقدس، فقط پاکی یا فقط وقف شدن نیست بلکه هر دوی این ها با هم است. تقدس وقف و پاکی ای متعال و برتر است. تقدس را "زندگی برتر" می نامند. می توان آن را زیستن در قلمرو خارق العاده نامید! تقدس، زیستن آن گونه است که او زندگی می کند، و پیروی و تقلید از اوست به عنوان فرزندان عزیزش.

وقتی مانند خدا فکر می کنیم، شبیه عیسا حرف می زنیم (گفتن آنچه که پدر می گوید) و از روش زندگی عیسا سرمشق می گیریم. دیگر شبیه مردم دنیا زندگی نمی کنیم. هوس ها و خواسته های جسم نیز ما را هدایت نمی کند. ما در روش های زندگی خود خلاق، مبتکر، پاک در اخلاقیات، از خودگذشته

خواهیم بود. ما تاثیرگذار خواهیم بود و اغلب دنیا به خاطر موفقیت هایمان به ما حسادت خواهد کرد زیرا در سطحی بالاتر فکر و عمل می کنیم.

کسانی که برای مستی، لذات جنسی، طمع، شهوت، مقام، حسرت، انتقام، غرور و مانند آن زندگی می کنند، در سطح پایین تری از زندگی یعنی سطح شریر یا زمینی هستند و هرگز نمی توانند هیچ یک از کارهای مقدسان را انجام دهند. آنها از طریق فیض خداوند زندگی خارق العاده ای ندارند. گناهان شاید لذاتی زودگذر برایشان به همراه داشته باشد، اما اندکی بعد ویرانگر و آزاردهنده خواهد شد. نتیجه یا "نیش" آن، درد و مرگ است. کسانی که در تقدس واقعی گام برمی دارند، آزادی و آزادگی را در بالاترین سطح اش تجربه می کنند. این سلامتی است و اثرات مثبت خودش را در تمام شئونات زندگی پخش می کند.

## پاک ساختن خود

پولس به کلیسای قرنتس می نویسد:

"پس ای عزیزان، حال که این وعدهها از آنِ ما است، بیایید خود را از هر ناپاکیِ جسم و روح بزداییم و با ترس از خدا، تقدس را به کمال رسانیم." (دوم قرنتیان ۷: ۱)

آیا به ما تعلیم داده شده تا خود را از برخی آلودگی ها پاک سازیم؟ درباره ی پاک شدن از ۹۰٪ آلودگی ها چه طور؟ خیر، ما باید خود را از هر گونه و هر ذره ی آلودگی پاک سازیم. در غیر این صورت بر طبق استاندارد الاهی ناپاکیم، این پاکی باید هم داخلی باشد و هم خارجی. ناپاکی های درونی می تواند تلخی، حسد، دشمنی، نزاع، نبخشیدن، طمع، حرص، شهوت و مانند آن باشد. ناپاکی های بیرونی اعمالی همچون دزدی، دروغ، سخن چینی، تهمت، بی عفتی، فریب، مستی، مواد مخدر، وحشیگری[۱۱]، خشونت جسمی و ... هستند.

یک روز وقتی این آیه را می خواندم، روح القدس توجه مرا به واژه ی

sting 1.

vandalism 11

"بزداييم" [۱۲] جلب كرد.

لطفا نسبت به من دچار سوتفاهم نشوید؛ خون عیسا ما را از هر گناه پاک می سازد. اما تفاوتی عظیم بین پارسایی [عادل شمردگی] آآ (نجات از مرگ ابدی) و تقدیس آآ (تقدس) است. ما زمانی که عیسا را به عنوان منجی و خداوند خود می پذیریم پارسا [عادل] شمرده می شویم. در آن لحظه، انسان قدیم ما می میرد و ما مخلوقاتی جدید می شویم، و باطنا طبیعت عیسا را به دست می آوریم. ما فورا در چشم خداوند عادل و پارسا شمرده می شویم و تمام ناراستی های ما در روح از بین می رود. ما در این ارتباط قرار نیست کاری کنیم. ما کوششی نکردیم. یا به خاطر نیکویی و خوبی شایسته ی آن نبودیم. این پارسایی به واسطه ی فیض خدا رایگان به ما داده می شود.

اما به محض آن که تولد تازه می یابیم، فرایند تقدیس آغاز می شود. این فرایند از درون ما یعنی روح مان آغاز می شود؛ چیزی از درون روح مان شروع به تغییر می کند و به سوی بیرون می آید؛ یعنی رفتارمان؛ پولس نیز چنین چیزی می گوید: "نجات خود را ترسان و لرزان به عمل آورید" (فیلیپیان ۲: ۱۲) آنچه را که نباید فراموش کنیم، این است که تقدس نیز هدیه ای از جانب فیض خداست. اما در این جا ما نیز در این فرآیند سهمی داریم و لازم است که در پیوستگی با فیض همکاری کنیم. هدیه ی فیض خداوند قدرتی را که برای پاکی نیاز داریم فراهم می کند و ما باید شروع کنیم به ساییدن و شستن! بار دیگر کلمات نویسنده به عرانیان را بخوانیم:

"پس چون پایشاهیای را مییابیم که تزلزلناپذیر است، بیایید شکرگزار باشیم و خدا را با ترس و هیبت عبادتی پسندیده نماییم" (عبرانیان ۱۲: ۲۸)

فیض نه تنها ما را عادل می سازد، بلکه قدرت مان می بخشد که خدا را با ترسی مقدس خدمتی شایسته نماییم. ما درترس خداوند خود را از هر آلودگی درونی و بیرونی پاک می سازیم و به تقدسی کامل دست می یابیم. هر چند که فیض هدیه ای رایگان است اما ما باید با قدرت آن همکاری کنیم تا میوه ی تقدس در زندگی مان تولید شود. به همین دلیل بگذارید آنچه را که پولس درست پیش از فرمان "بزداییم" می گوید، بار دیگر بررسی نماییم: "از

Cleanse ourselves ۱۲ : این عبارت به عنوان تیتر هم آمده، اما در ترجمه ی تیترترجیحا «پاک ساختن خود» آمده است.

justification 17

sanctification \ \ \ \

شما استدعا داریم که فیض خدا را بیهوده نیافته باشید" (دوم قرنتیان ۱: ۱) همان طور که پیش تر گفتم، اگر به فیض به عنوان یک "سرپوش عظیم" نگاه کنیم، هرگز نمی توانیم این گفته های پولس رسول را درک کنیم. چه طور می توانید فیض را بیهوده یافته باشید [آن را تلف کنید]<sup>(۱)</sup>، یا از ظرفیت آن استفاده نکنید، در حالی که فقط فیضی که می بخشد به بسیاری تعلیم داده شده است؟

اما اگر فیض را همچنان که به راستی هست -یعنی قدرت بخشیده ی الاهی که به ما توانی می دهد تا آنچه را که حقیقت و راستی از ما می طلبد. انجام دهیم و میوه ی تقدس بیاوریم -آن وقت می توانیم درک کنیم که چگونه می توان فیض را به بیهودگی تلف نمود. یک بار دیگر داستان مرد جزیره را در نظر بگیرید، که در جزیره ای متروک تنها به جای مانده بود. پیام آور به طور کامل چگونگی کارکرد تفنگ را شرح داده و گفته که او را نجات می دهد و در نهایت صدای اسلحه توجه کاپیتان کشتی را جلب کرده و به جزیره می کشاند. همچنین به مرد جزیره این آگاهی را داده که تفنگ می تواند هر حیوانی را بکشد؛ چه برای غذا و چه برای حفاظت و همچنین می تواند هر حیوانی را بکشد؛ چه برای غذا و چه برای حفاظت و همچنین به مرد، می تواند نارگیل هایی از بالای درخت به پایین بیاندازد. همچنین به مرد، محل غار را نشان داده و گفته که می تواند گوزنی را بکشد و از پوستش به عنوان در ورودی غار به عنوان حفاظی در برابر حمله ی خرس استفاده کند. و پوست خرس هم می تواند زیرانداز و پتوی گرم و راحتی در طول سرمای غروب و شب باشد.

پیام آور به زمان خود در اواخر قرن بیست و یکم بازمی گردد. روز بعد، او و کارفرمایش تصمیم می گیرند که از طریق ماشین زمان نگاهی به مرد بیاندازند. در کمال تعجب می بینند که هیچ چیزی در زندگی مرد عوض نشده است. او حتا یک شلیک هم به سوی گوزن ها و گرازهای وحشی نکرده و هنوز سعی می کند با تله گذاری یا پرتاب سنگ و نیزه ای که از چوب ساخته، شکار کند. مرد جزیره هنوز ناامید و بدبخت است. پیام آور در سردرگمی از کارفرما می پرسد: "چرا او از اسلحه استفاده نمی کند؟" با ماشین زمان به سرعت جلو می روند تا ببینند مرد جزیره یازده روز پس از ملاقات پیام آور چه می کند. آن ها متاسفانه و با اندوه می بینند که او هنوز به شکلی ناراحت روی صخره ها می خوابد و چند تا تخته سنگ را دور خود جمع کرده تا از

۱*۵ در متن انگلیسی واژه ی waste آمده است.* 

خرس ها محافظتش کنند. مرد جزیره لاغر شده، او به خاطر نخوردن غذا طی این هفته، وزن زیادی را از دست داده است. بارانی سرد شروع به باریدن می کند، نگرانی پیام آور و کارفرمایش به خاطر تب و لرزی که گریبان مرد جزیره را گرفته، بالا می گیرد. می شنوند که او شرایط و زندگی تیره بختانه ی خود را لعنت می کند.

ماشین زمان به روز سی ام می رود. با دیدن اسلحه ای در دستان مرد که برای گوزنی در کمین است، پیام آور و کارفرمایش تهییج می شوند تا نتیجه ی کار را ببینند. کارفرما می گوید: "فکر می کنم بالاخره دارد از آن استفاده می کند" اما با وحشت سر جای خود می نشیند، چراکه مرد جزیره انآگاهانه به سمت لانه ی یک خرس رفته است. خرس مادر و بچه خرس داخل غار هستند، به محض آن که مرد جزیره سر و صدا می کند، مادر عصبانی با سرعت به سمت او حمله ور می شود. او گیج می شود. اما به جای شلیک به سمت ماده خرس، لوله ی تفنگ را بالا می گیرد و چند شلیک به سمت آسمان می کند به امید آن که خرس خشمگین را به وحشت انداخته و فراری دهد. اما وقتی خرس مادر به صدای بلند توجهی نمی کند و به سمت مرد جزیره می رود، مرد جزیره سنگی را بلند می کند و به سوی خرس پرتاب می کند. خرس پا پس نمی کشد و به مبارزه اش ادامه می دهد. مرد جزیره تفنگ را می اندازد، برمی گردد و با وحشت پا به فرار می گذارد. پس جزیره تفنگ را می اندازد، برمی گردد و با وحشت پا به فرار می گذارد. پس از تلاش زیاد، بالاخره خرس او را می گیرد و می کشد.

پیام آور و کارفرمایش چه واکنشی می بایست به آنچه شاهدش بودند، نشان می دادند؟ چه قدر زیاد وقت و منابع خود را برای این مرد تلف کرده بودند. پیام آور روزهای بسیاری را صرف جمع آوری اطلاعات دقیق و تجهیزات برای مرد جزیره کرده بود. و میلیون ها دلار برای ماشین زمان هزینه شده بود. چه طور ممکن بود مرد جزیره همه ی این ها را تلف کند؟ چه طور ممکن بود چه باارزشی را دور بیاندازد؟ تمام قربانی و محبت آن ها بیهوده بود. واکنش نخستین آن ها به انتخاب مرد جزیره، پیش از هر چیز غم و اندوهی می باشد که ناشی از تلف شدن زندگی او به خاطر ناامیدی و بیهودگی است.آن ها با درماندگی به یکدیگر نگاهی می کنند و با تاثر می گویند: "ما وقت و پول و انرژی زیادی صرف کردیم، اما برای هیچ! او از آنچه که می توانست زندگی اش را نجات بخشد، استفاده نکرد؛ او هدیه ی ما را بیهوده تلف کرد!"

#### خارق العاده

جان کلام: مرد جزیره نتوانست به طور کامل از هدیه ی شگفت انگیزی که به صورت رایگان دریافت کرده بود، استفاده کند. او به هدفش نرسید.

"او به هدفش نرسید" این چه سنگ نوشته ی سوگناکی می تواند بر روی قبر یک فرد باشد! اما به واسطه ی فیض خداوند چنین بیان سیاهی برای توصیف زندگی یک فرد مقدس هرگز رخ نخواهد داد. در فصل بعد علت را خواهیم دید.



### تاملاتی برای سفری خارق العاده

آیا تا به حال درکی مثبت از تقدس داشته اید؟ چرا بلی و چرا خیر؟ دوست دارید بر سنگ قبرتان چه بنویسند؟

## فصل دهم

# به هدف نرسیدن، هرگز!

خبر شگفت انگیز این است که خدا منابعی را که برای یک زندگی مقدس که او را خشنود می سازد، در اختیارمان قرار داده است! پس دیگر قرار نیست محروم شویم و به هدف نرسیم. ببینید نویسنده ی رساله به عبرانیان چه می گوید:

"سخت بكوشيد...مقدس باشيد، زيرا بدون قدوسيت هيچ كس خداوند را نخواهد ديد. مواظب باشيد كسى از فيض خدا محروم نشود." (عبرانيان١٢: ١٤-١٥)

نکته ی اصلی در این آیه روشن است: ما به فیض خداوند برای گام برداشتن در تقدس نیاز داریم. بار دیگر باید بپرسم: "اگر همان طور که من آموخته بودم فیض تنها مربوط به بخشش است، پس "محروم شدن" در این آیه چه مفهومی دارد؟" واژه ی یونانی به کار رفته در این آیه hustereo می باشد. فرهنگ تطبیقی استرانگ<sup>(۱۱)</sup> آن را این گونه معنا می کند: "پست و درجه ی دو بودن، ناکارآیی، محروم شدن، عقب ماندن، بیچاره بودن، تهی بودن، شکست خوردن، عقیم ماندن". فرهنگ واژگان ثایر <sup>۱۱)</sup> پیش تر می رود

۱ Never fall short: می توان هرگز محروم نشدن نیز ترجمه شود که با متن عبرانیان ۱۲: ۱۵ مطابقت بیش تری دارد.

Strong's concordance Y

Thayer's lexicon r

و این واژه را عمیق تر معنا می کند: "در مسابقه عقب ماندن و شکست در رسیدن به هدف؛ محروم شدن در آخر کار."

مرد جزیره عقب ماند و به مقصود و هدفش یعنی آزادی ای که توسط کارفرمای پیام آور به صورت رایگان تدارک دیده شده بود، نرسید. او به سادگی می توانست به هدفش برسد، اما آنچه را که به او بخشیده بودند، به بیهودگی تلف کرد و از رسیدن به خط پایان محروم شد. برای این که مسابقه را به خوبی به پایان برسانیم، تقدس اهمیت بسیار بالایی دارد. ببینید اشعیای نبی چه می گوید:

"و در آنجا شاهراهی و طریقی خواهد بود و به طریق مقدّس نامیده خواهد شد و نجسان از آن عبور نخواهند کرد بلکه آن به جهت ایشان خواهد بود. و هرکه در آن راه سالک شود اگرچه هم جاهل باشد گمراه نخواهد گردید. شیری در آن راه سالک شود و حیوان درندهای بر آن برنخواهد آمد و در آنجا یافت نخواهد شد بلکه ناجیان بر آن سالک خواهند گشت. و فدیه شدگان خداوند بازگشت نمویه، با تربّم به صهیون خواهند آمد و خوشی جاودانی بر سر ایشان خواهد بود. و شادمانی و خوشی را خواهند یافت و غم و ناله فرار خواهد کرد." (اشعیا ۳۵ است. ۱۰-۱۰)

پیش از آن که ادامه بدهم، لازم است به کاستی ای در مثل مرد جزیره اشاره کنم. اگر این داستان حقیقتا در دنیای ما اتفاق می افتاد، هنوز این امکان بود که با وجود استفاده از تفنگ توسط مرد جزیره باز هم خرس او را بکشد. سناریوهای محتمل بسیاری وجود دارد، مثلا خرس می توانست او را غافلگیر کند و او نمی توانست در لحظه تفنگ را برداشته، نشانه گیری و شلیک کند. یا شاید هم شلیک می کرد و تیر به خطا می رفت. شاید هم گلوله خرس را زخمی می کرد اما او را نمی کشت و باعث خشم بیش تر خرس می شد و مرد جزیره را تکه یاره می کرد و می بلعید.

اما خدا می گوید وقتی ما در قدرت فیض گام برمی داریم، میوه ی تقدس می آوریم و به واسطه ی او شکست ناپذیر می شویم. اشعیا می گوید که هیچ حیوان درنده ای همچون شیر و خرس نمی توانند ما را بکشند! (این شامل دشمن اصلی ما، ابلیس هم می شود که همچون شیری غران در گردش است و کسی را می جوید تا ببلعد. "اول پطرس ٥: ٨")پس ما همچون مرد جزیره نیستیم، و وقتی می توانیم از طریق قدرت فیض خداوند و نه به واسطه ی

خود بلکه به واسطه ی او، میوه ی تقدس را تولید نماییم، هیچ دلیلی برای شکست و ناکامی نداریم. با این وجود این وعده در مورد ایمان دارانی که در تقدس حقیقی گام برنمی دارند، کاربردی ندارد. ببینید پطرس در این باره چه می گوید:

"امّا آن که عاری از اینهاست، کور است و کوتهبین، و از یاد برده که از گناهان گذشته خویش پاک شده است. پس ای برادران، هر چه بیشتر بکوشید تا فراخواندگی و برگزیدگی خویش را تحکیم بخشید، چرا که اگر چنین کنید هرگز سقوط نخواهید کرد. زیرا این چنین، دخول به پادشاهی جاودانِ خداوند و نجات دهندهٔ ما عیسی مسیح به فراوانی به شما عطا خواهد شد." (دوم پطرس ۱: ۱–۱۱)

پطرس می گوید هرگز سقوط نخواهید کرد[نمی لغزید<sup>[1]</sup>]. ما شکست ناپذیریم، نه به خاطر توانایی های خودمان، بلکه به واسطه ی توانایی ای که فیض برایمان فراهم نموده است. پس در اصل، قیض قدرت گام برداشتن در شاهراه تقدس را می بخشد؛ جایی که در آن وعده داده شده با امنیت دور خود را به کمال خواهیم رساند. تقدس ما را از شکست خوردن در ایمان یا محروم شدن حفظ می کند.

پطرس زاویه ی مخالف را نیز به خوبی پوشش می دهد. کسانی که در قدرت فیض گام برنمی دارند، در گسترش فضایل تقدس شکست می خورند. نتیجه، کوری است و از یاد می برند که خدا آن ها را از گناهان گذشته شان پاک ساخته. آن ها به سادگی به زندگی گذشته ی خود در اسارت گناه بازمی گردند (و بسیاری از آن ها هنوز باور دارند که توسط فیض خدا پوشانده و محافظت می شوند). پطرس در ادامه ی رساله اش بر انتخاب و تصمیم این افراد تاسف می خورد.

"زیرا اگر آنان که با شناخت خداوند و نجات دهندهٔ ما عیسی مسیح، از فساد دنیا رستند، باز بدان گرفتار و مغلوب آیند، سرانجامشان بدتر از آغاز خواهد بود. بهتر آن می بود که از آغان راه پارسایی را نمی شناختند، تا اینکه پس از شناختن، از حکم مقدسی که بدیشان سپرده شد، روی برتابند. پس آنان مصداق این مَثَلِ راستین اند که: «سگ به قی خود باز می گردد»،" (دوم یطرس ۲: ۲۰-۲۲)

٤ در ترجمه ی NLT که نویسنده استفاده کرده، آمده: we will never stumble or fall away

چه قدر جدی و سخت! این موضوع مرا مجددا به یاد کلمات پولس در انتقاد به مسیحیان می اندازد: "آیا نمی دانید که وقتی خود را همچون بندگان فرمانبردار تسلیم کسی می کنید، بندگان آن کس خواهید بودکه او را فرمان می برید، خواه بنده یگناه که منجر به مرگ می شود، خواه بندهی اطاعت، که به پارسایی می انجامد؟" (رومیان ۲: ۱۱) وقتی ما آگاهانه و مکررا در پی خواسته های گناه آلود خود می رویم، گرفتار آن شده و دوباره اسیرش می گردیم. یک ایمان دار هم می تواند درست همانند مرد جزیره هلاک شود. به همین دلیل پولس هشدار می دهد: "پسای برادران، ما مدیونیم، امّا نه به نفس، تا بر طبق آن زندگی کنیم. زیرا اگر بر طبق نَفْس زندگی کنید، خواهید زیست. "مرد؛ امّا اگر به واسطهٔ روح، اعمال گناه آلود بدن را بکُشید، خواهید زیست. " (رومیان ۸: ۲۱–۱۳)

حال ممکن است متعجب شوید که چرا پولس می تواند خطاب به مسیحیان بنویسد که آن ها خواهند مرد. یوحنای رسول نیز به همین روش تعلیم می دهد: "اگر کسی ببیند برادرش گناهی می کند که به مرگ نمی انجامد، دعا کند و خدا به او حیات خواهد بخشید. این را دربارهٔ کسی می گویم که گناهش به مرگ نمی انجامد. گناهانی وجود دارد که به مرگ می انجامد. دربارهٔ چنین گناهانی نمی گویم که باید دعا کرد." (اول یوحنا ۱۰: ۱۸) یوحنا از چه نوع مرگی در مورد یک برادر و یا خواهر مسیحی صحبت می کند؟ آیا این همان مرگی است که پولس درباره اش حرف می زند؟ آیا این همان مرگی است که بولس درباره اش حرف می زند؟ آیا این همان مرگی است که بولس درباره اش حرف می زند؟ آیا این همان مرگی است که مرگ جسمانی است؟

یهودا درباره ی کسانی صحبت می کند که فیض خداوند را تبدیل به جوازی برای انجام کارهای خلاف اخلاق خود بدل ساخته اند، اگرچه مرتبا در جلسات کلیسایی شرکت می کنند. یهودا هشدار می دهد:

"اینان صخرههای دریایی خطرناک در ضیافتهای محبتانهٔ شمایند که بدون کمترین پروا با شما بر یک سفره مینشینند؛ شبانانی هستند که تنها خود را می پرورند؛ ابرهای بیبارانِ رانده از باد و درختان پاییزی بیبرگی هستند که دو بار مرده و از ریشه به در آمدهاند." (۱۲)

در این جا با مردمانی روبه رو خستیم که اگرچه از نظر جسمانی زنده اند و در جلسات کلیسا شرکت می کنند، اما نه فقط "مرده اند" بلکه "دو بار مردهاند". او از چه نوع مرگی صحبت می کند؟ بحث های الاهیاتی زیادی پیرامون معنا و تفسیر این آیه وجود دارد، اما من می خواهم بپرسم: "چرا در این رابطه بحث می کنیم؟" مساله این است که شما نمی خواهید خودتان را به هیچ شکل مرده ببینید. نتیجه ی مرگ هیچ وقت نیکو و موعود نیست. بیایید رک و بی پرده حرف بزنیم، شما نمی خواهید بمیرید. مقصودم این است که ما تا جایی که ممکن است از مرده بودن فاصله می گیریم و با فیض خداوند از آن اجتناب می کنیم تا زندگی ای خارق العاده داشته باشیم.

بار دیگر خبری خوش و شگفت انگیز؛ خدا به راستی فیض خودش را به ما داده است. به ما طبیعت الاهی عیسای مسیح بخشیده شده و از سلطنت و حکومت گناه رها شده ایم! چرا کسی که از سلطه ی گناه رهانیده شده دوباره باید خواستار بازگشت به اسارت آن باشد و با مرگ دست و پنجه نرم کند؟ پس دوست من، این قدر برای این که به خودت حق بدهی عادتا در گناه زندگی کنی و هنوز توقع رفتن به آسمان را داشته باشی، نجنگ. این نقطه نظر اشتباهی از زندگی است. در عوض، دریاب که خدا به تو هدیه ی رایگان شگفت انگیزی بخشیده، یعنی آزادی! دیگر نباید گناه کنی؛ گرچه قبلا نمی توانستی از گناه آزاد شوی، اما اکنون از طریق قدرت فیض شگفت انگیز خداوند، می توان در آزادی از آن زندگی کنی!

## فيض حقيقتا كار مىكند

من در سال ۱۹۷۹ عیسای مسیح را به عنوان خداوند زندگی خود پذیرفتم و واقعیت طبیعت تازه ی او را که زندگی مرا عوض کرد، چشیدم. من بلافاصله میلم به الکل را از دست دادم و اگرچه زمانی مثل ملوانی مست دشنام می دادم، گفتار و زبانم کاملا پاک شد. روش های گناه آلود دیگر نیز به تدریج با مطالعه ی بیشتر، تمرکز و سخن گفتن درباره ی کلام خداوند، از زندگی من محو شدند. با این وجود، بخشی در زندگیم وجود داشت که به سادگی اصلاح نمی شد. من به شدت درگیر شهوت و به پورنوگرافی معتاد بودم. اگر تصویر برهنه ای را می دیدم، مغلوبش شده و در آن غرق می شدم. دوره هایی از آزادی را داشتم اما پس از گذشت مدت زمانی، دوباره به

سمتش کشیده می شدم. شهوت بدون شک محکم در جان من چسبیده بود. در سال ۱۹۸۵ مردی ملک خودش را در اختیار من قرار داد، بنابراین توانستم دعای طولانی ای در آن جا داشته باشم. پس از پایان چهار روز روزه، در ۲ می ۱۹۸۵، پس از جنگی شدید در دعا، از اسارت پورنوگرافی و شهوت، آزاد شدم. سپاس خدا را، چرا که با فیض اش تا به امروز نیز آزادم. با این وجود زمانی که از اسارت پورنوگرافی آزاد شدم. هنوز می بایست در برابر میل و کشش مجدد نسبت به آن مقاومت می کردم. پیش از ۲ می، به نظر می رسید نمی توانم در مقاومتم در برابر این کشش موفق شوم. اما پس از ۲ می توانستم در برابرش مقاومت کنم، با این وجود می بایست با فیض همکاری می کردم تا در برابر وسوسه و تحریک نگاه کردن به تصاویر برهنه و پورنوگرافی بجنگم. پس از دعا و روزه، قدرت شهوت بر من شکسته بشده بود، اما هنوز می بایست پیوسته و استوار در برابر کشش آن مقاومت می کردم.

با گذشت زمان، همچنان که در دعا ادامه داده و اجازه می دادم کلام خدا ذهن مرا پر سازد، روزی دریافتم که خواسته و تمایل من تغییر کرده است. دیگر لازم نبود روی خود را از تصاویر پورنوگرافی برگردانم، بلکه ناخودآگاه آن را پس می زدم. اگر یک تصویر برهنه به نحوی در برابر چشمانم قرار می گرفت، آن زن در معرض نمایش را همچون دختری کوچک می دیدم. از این که می دیدم این زندگی ارزشمند برای فردی که به تصویر و شباهت خدا خلق شده، به تکه ای از گوشت تنزل یافته، غمگین می شدم. فیض خدا مرا از درون به بیرون عوض کرده بود. من در روح و ذهنم تازه شده بودم و حقیقتا احساس آزادی می کردم. حس من به وسیله ی قدرت فیض او عوض شده بود. نویسنده به عبرانیان این رستگاری را شرح می دهد:

"هر که شیرخوار است، با تعالیم پارسایی چندان آشنا نیست، زیرا هنوز کوبک است. امّا غذای سنگین از آنِ بالغان است که با تمرین مداوم، خوب را تربیت کردهاند که خوب را از بد تشخیص دهند." (عبرانیان ٥: ١٣–١٤)

من دریافتم کلام خدا که پیوسته می خواندمش، از آن نقل قول می کردم، در آن تامل می کردم، مطالعه و تحقیق میکردم، ذهن و حس مرا به سوی همنوایی با خواسته ها و افکار او کشانده است. به یاد داشته باشید که تقدس، حرف زدن و زندگی کردن به سان اوست. تقدس بالا رفتن و رسیدن به

سطح زندگی اوست.

به همین دلالیل است که اشتیاقی سوزان در قلیم برای نوشتن این کتاب دارم، چراکه بسیاری از فرزندان خدا هنوز در شیرخوارگی اند. به آن ها گفته نشده که طبیعت الاهی خدا در دورن آن ها قرار گرفته است، یکشنبه در یی یکشنبه به آن ها گفته شده که گناهان شان بخشیده شده و همه ی ما ضعیف و ناتوانیم، اما به شکلی از آن عبور می کنیم و به پایان خط زندگی می رسیم. این انجیل قابل قبول از نظر جامعه، به زندگی آن ها قدرت نمی بخشد. این احساسات و حواس آن هاست که زندگی شان را کنترل می کند، نه ایمانشان. ما باید به خاطر داشته باشیم که جسم می تواند در ممارست تعلیم بیابد، اما موضوعاتی را که به آن عادت دارد، دوست دارد. به همین دلیل مردم اغلب دوست ندارند عوض شوند. خبر خوش این است که همان طور که جسم تان در ناپارسایی تعلیم یافته، می تواند در پارسایی نیز تعلیم بیابد. نویسنده به عبرانیان این موضوع را تایید می کند: " امّا غذای سنگین از آن بالغان است که با تمرین مداوم، خود را تربیت کردهاند که خوب را از بد تشخیص دهند." (عبرانیان ٥: ١٤) ما می توانیم بر ذهن و جسم خود از طریق قدرت فیض تسلط يابيم و قوه ي ذهني و احساسات خود را با كلام او دوباره تعليم دهيم، جسم ما به آنچه با آن تغذیه می شود، واکنش نشان می دهد.

اگرچه فیض خدا مرا آزاد ساخته، می توانم دوباره به نظاره ی پورنوگرافی بازگردم. اگر مکررا آن را انجام دهم، بدون هیچ توبه راستین قلبی، یکبار دیگر به دامش افتاد و معتادش می شوم. و این بار سخت تر از قبل خواهد بود. من این را انتخاب نمی کنم، زیرا عاشق خدا هستم و ترس او در دل من است.

فيض او كافي تر از حد نياز ماست! اين شكفت انگيز است!

## باز شدن چشمی در مصاحبه

چند سال پیش با یک شبکه رادیویی در یکی از شهرهای بزرگ ایالات جنوبی مصاحبه ای داشتم. من درباره ی پارسایی و تعلیم و تربیت جسم حرف می زدم. من هیچ چیز درباره ی آزادی خودم از پورنوگرافی نگفته

بودم، اما بر اهمیت تقدس راستین در زندگی یک ایمان دار تاکید میکردم.

پس از سی دقیقه یا بیش تر، مجری خط تلفن را باز کرد. اولین تماس از جانب مردی خشمگین بود که حمله کنان به من گفت: "چه طور می توانی درباره ی کسی که درباره ی که می گویی این قدر مطمئن باشی؟ درباره ی کسی که در زندگی اش در اسارت و اعتیاد است، چه می توانی بگویی؟ آیا به من می گویی او دارد با سر به سمت مرگ می رود؟"

پاسخ دادم: "من این را نمی گویم آقا، کلام خدا می گوید." آن گاه پرسیدم: "آیا می توانم چند نکته را در حرف های شما روشن کنم؟"

او با خشمی زیاد پاسخ داد: "بله!"

گفتم: "بگذارید صریح و بی پرده در این ارتباط صحبت کنم. آیا شما می گویید که گناهانی هست که فیض خدا و خون عیسا می تواند ما را از آن ها آزاد سازد، اما گناهان خاصی هم وجود دارند که از فیض خدا به مراتب قوی تر و زور آور ترند؟ درست می گویم؟"

مرد كاملا ساكت شد. او ناگهان متوجه حماقت بحث و استدلالش شده بود.

در نهایت سکوت را شکستم و گفتم: "آقا، من اسیر شهوت بودم، اما فیض خداوند در سال ۱۹۸۵ مرا آزاد کرد. شما نمی توانید به من بگویید که اعتیادها یا اسارت هایی وجود دارند که برای فیض خدا زیادی نیرومندند. من کاملا اسیر بودم و اکنون آزادم."

## زمان های سخت

پولس رسول خطاب به تیموتائوس درباره ی زمان هایی می نویسد که ما اکنون در آن زندگی می کنیم: "در روزهای آخر، زمان هایی سخت [برای مسیحیان] پیش خواهد آمد." (دوم تیموتائوس ۳: ۱)<sup>[6]</sup> ما در روزهای آخر زندگی می کنیم. جای هیچ سوالی در این باره نیست، زیرا تمام نبوت های کتاب مقدس نشان می دهند که عیسا به زودی بازمی گردد. پولس پیشگویی می کند که زمان های آخر برای ما مسیحیان، دوران سختی خواهد بود؛ چرا

٥ ترجمه ي الحاقي از متن TLB مي باشد.

این چنین است؟

در دوران پولس، او با مخالفت ها و ضدیت های سنگین و بزرگی روبه رو بود. در پنج مورد متفاوت به شکلی وحشیانه سی و پنج ضربه ی شلاق خورد. سه بار او را با ترکه ی چوبی زدند. یک بار سنگسار شد و سال ها در زندان بود. پولس به هر سو که رویش را برمی گرداند، با جفاهایی وحشتناک رو به رو می شد. اما او می نویسد که دوران ما به مراتب برای مسیحیان سخت تر است! اما دلیلش چیست؟ زیرا:

"مریمان خوبپرست، پولدوست، لافزن، متکبر، ناسزاگو، نافرمان به والدین، ناسپاس، ناپاک، بی عاطفه، بیگذشت، غیبتگو، بیبندوبار، وحشی، دشمن نیکویی، خیانتکار، عجول و خوبپسند خواهند بود. لذت را بیش از خدا دوست خواهند داشت" (دوم تیموتائوس ۲: ۲–٤)

با خواندن این آیات شاید هنوز متحیر باشید که چرا پولس فکر میکرد زمانه ی ما با او متفاوت است. مردم در جامعه ی او نیز همین رفتارها را داشتند، آن ها خودشان و پول را دوست داشتند، ناپاک بودند و بی گذشت و ... . پطرس در روز پنتیکاست گفت: "خود را از این نسل منحرف برهانید" (اعمال ۲: ٤٠) پس چرا پولس دوران ما را در تاریخ، عصری سخت تر برای مسیحیان می داند؟ او در جمله ی بعدی پاسخ ما را می دهد:

"و هر چند صورت ظاهر دینداری را دارند، منکر قدرت آن خواهند بود. از چنینکسان دوری گزین." (دوم تیموتائوس ۳: ۰)

پس این طور؛ ما در عصری زندگی می کنیم که بسیاری مدعی اند که به واسطه ی فیض، نجات و تولد تازه یافته اند، اما با فیض خدا در تولید ویژگی های مسیح در زندگی شان همکاری نمی کنند. آن ها قدرت فیض را که می تواند پاک و مقدس شان بسازد، رد می کنند در حالی که ایمان دارند که به وسیله ی فیض نجات یافته اند. آن ها هنوز زندگی خودشان را دارند و بر اساس لذات خودشان زندگی می کنند و خود را تسلیم خداوندی و پادشاهی او نکرده اند. این ایمان داران خطرناک اند، زیرا از طریق روش زندگی شان، انجیل جعلی عیسای مسیح را عرضه می کنند. به همین دلیل است که پولس می گوید: "از چنین کسان دوری گزین" (دوم تیموتائوس ۲: ۵)

باور دارم که سخت ترین جنگ پدران نخستین کلیسا، نبرد علیه شریعت

گرایی  $^{II}$  بود، بسیاری تلاش می کردند ایمان داران جدید را به جای اعتماد به فیض نجات بخش، زیر شریعت قرار می دهند. امروزه، پس از بیست و پمج سال خدمت تمتم وقت، به این نتیجه رسیده ام که بزرگ ترین جنگ دنیای ما، نبرد علیه بی قانونی  $^{M}$  است. مردم در کلیساها باور دارند که نجات یافته اند، اما زندگی شان با مردم دنیا فرقی ندارد. آن ها تسلیم قدرت و اقتدار خداوند نیستند.

عیسا درارتباط با روزهای آخر هشدار می دهد:

"در نتیجهٔ افزونی شرارت، محبت بسیاری به سردی خواهد گرایید. امّا هر که تا به پایان پایدار بماند، نجات خواهد یافت. " (متا ۲۶: ۱۲–۱۳)

از آن جایی که گناه در عصر عیسا به فراوانی گسترش یافته بود، دوران ما چه تفاوت عمده ای با آن زمان دارد؟ نکته ی شوک آور این است که در ارتباط با زمان ما عیسا درباره ی جامعه در مفهوم عمده ی آن حرف نمی زند، بلکه درباره ی کسانی صحبت میکند که مدعی پیروی از او هستند. او می گوید در دوران ما گناه در میان مسیحیان گسترش و فزونی می یابد. در غیر این صورت چرا می بایست جمله اش را این گونه به پایان برساند: "اما هر که تا به پایان پایدار بماند، نجات خواهد یافت"؟ شما در مورد بیایمانان نمی گویید که: "اگر مسابقه را به پایان برسانی [تا به آخر پایدار بمانی]، نجات خواهی یافت."

زیرا او اصلا شروع نکرده [تا بخواهد به پایان برساند]. اما به کسی که ایمان دار است می توانید چنین چیزی را بگویید، زیرا او قبلا مسابقه را شروع کرده است.

خلاصه ی مطلب این است که گام برداشتن در تقدس راستین حتا از قبل هم مهم تر است زیرا طبیعت فریبکار گناه آن چنان که عیسا می گوید، در عصر ما افزون گردیده است. اما یک خبر بزرگ؛ خداوند به ما از طریق فیض اش قدرت بخشیده تا در میان فساد نیز، مقدس زندگی کنیم.

به دو دلیل ما باید در این عصر تاریکی نور باشیم: نخست، برای نجات خودمان و دوم برای نجات گمشدگان. بسیاری در این جهان، فریاد می کشند تا خدا را ببینند. ما از استخوان ها و از گوشت او هستیم، بنابراین بیایید با پیروی از خدا به عنوان فرزندان عزیزش، بگذاریم جهان نور او را ببیند.

Legalism 7 Lawlessness V

#### به هدف نرسیدن، هرگز!

به ما هر آنچه را که برای انجام این کار نیاز داریم، داده شده و آن فیض نامیده می شود. پس بیایید در قدرت خارق العاده اش گام برداریم!



### تاملاتی برای سفری خارق العاده

آیا قسمت هایی از زندگی شما نیازمند پاک شدن است؟ چه بخش هایی؟ چرا زندگی مقدس بدون فیض خدا محال است؟

## فصل يازدهم

# پادشیاهی در میان ما

فیض ما را قادر می سازد تا خداوند را به شیوه ای که خشنودش می سازد، خدمت کنیم. در درجه ی نخست، قدرت می یابیم تا در قدوسیت زندگی کنیم. قدوسیت واقعی شامل پاکی جنسی می شود، اما بسیار بیش تر از آن است. مقدس بودن چنان که خداوند قدوس است، یعنی زندگی کردن همانند عیسا، قدم برداشتن همچنان که او بر روی زمین گام برمی داشت و همان میوه ها را آوردن. عیسا این موضوع را روشن می سازد.

"شما نبودید که مرا برگزیدید، بلکه من شما را برگزیدم و مقرر داشتم تا بروید و میوه آورید و میوهٔ شما بماند، تا هر چه از پدر به نام من درخواست کنید به شما عطا کند. " (یوحنا ۱۵: ۱۲)

عیسا به چه میوه های ماندگاری اشاره دارد؟ او طبیعت این میوه ها را در مکالمه اش در شام آخر اشکار می کند:

"«آمین، آمین، به شما میگویم، آن که به من ایمان داشته باشد، او نیز کارهایی را که من میکنم، خواهد کرد، و حتی کارهایی بزرگتر از آن خواهد کرد، زیرا که من نزد پدر میروم " (یوحنا ۱۲: ۱۲)

کارهای بزرگ تر؟ عیسا نمی گوید: "شما رسولان، اگر ایمان داشته

باشید..." بلکه به طور مشخص بیان می کند که "آن که ایمان داشته باشد...". اگر غیر از عیسا کسی این کلمات را گفته بود، باورش برایم سخت بود. با این وجود این بیانات جالب مستقیما از لبان خود عیسا بیرون آمده و کلام او لغزش ناپذیر است! ما، کسانی هستیم که وارد خانواده ی او شده ایم، با او یک گشته ایم و به ما طبیعت و روح او داده شده تا نه فقط معجزاتی که او کرد را انجام دهیم بلکه از آن فراتر نیز برویم! چه طور چنین چیزی ممکن است؟ حال دیگر جواب را می دانید؛ از طریق فیض او.

فیض به ما قدرت می بخشد تا از توانایی های خود فراتر برویم. فیض ما را وارد قلمرو خارق العاده می سازد. به کلمات پولس در این آیه دقت کنید:

"و خدا قادر است هر نعمت را برای شما بس فزونی بخشد تا در همه چیز همواره همهٔ نیازهایتان برآورده شود و برای انجام هر کار نیکی به فراوانی داشته باشید." (دوم قرنتیان ۹: ۸)

پولس در این آیه به طور خاص در حال بحث درباره ی مسایل مالی و هدیه دادن است، اما این اصل در همه ی بخش های زندگی کاربرد دارد. چند واژه ی کلیدی هست که باید به آن بپردازیم. نخست: پولس می گوید: "هر نعمت را بر شما فزونی الم بخشد"، نه یک ذره کوچک، بلکه همه را. هر برکت روحانی در ما، در عیسای مسیح است (افسسیان ۱: ۳ را بخوانید). به همین دلیل روح القدس از طریق پولس می گوید: "پس دیگر کسی به انسانها فخر نکند. زیرا همه چیز متعلق به شماست... و شما از آنِ مسیح اید و مسیح از آنِ خداست. " (اول قرنتیان ۳: ۲۱ و ۲۳) سپس پولس در ادامه ی آیه می گوید (۹: کداست. " (اول قرنتیان ۳: ۲۱ و ۲۳) سپس پولس در ادامه ی آیه می گوید (۱: می سازد که "ما همواره"، نه فقط برحسب اتفاق، بلکه همواره، همه ی نیازهایمان می سازد که هر یک از ما کارهای بزرگ تر خواهیم کرد. پس در فراوانی، می سازد که هر یک از ما کارهای بزرگ تر خواهیم کرد. پس در فراوانی، آن روبه رو شویم –و فرقی ندارد چه باشد – برآورده می سازد. هیچ چیزی نمی تواند مانع آوردن تدارک آسمان بر زمین شود، زیرا فیض همه چیز را به طور کامل فراهم کرده است.

## یادشاهی در میان ماست

عیسا هنگامی به شاگردانش نحوه ی دعا کردن را تعلیم می داد، مطلبی فوق العاده را بیان کرد: "به ایشان گفت: «چون دعا میکنید، بگویید: "ای پدر،نام تو مقدّس باد،پادشاهی تو بیاید،" (لوقا ۱۱: ۲)(۲۰. این دعایی پیشرو بیشرو نیست زیرا برای شاگردان بود، اما نه برای عیسا. برای ما نیز دعایی پیشرو نیست زیرا این دعا اکنون کاربرد دارد. اجازه دهید توضیح دهم. می خواهم اصرار کنم که با دقت چند صفحه ی بعدی را بخوانید، زیرا اگر متوجه ی حرف های من بشوید، زندگی تان به طور کامل دگرگون خواهد شد.

فریسیان با عیسا از این جهت مشکل داشتند که او به آن روشی که آن ها انتظار داشتند بر روی صحنه [زمین و مسیر خدمتش]نیامده بود. زیرا بر اساس نبوت های عهد عتیق، آن ها منتظر یک ماشیح پادشاه بودند. اشعیا نوشته بود:

"زيرا كه براى ما ولدى زاييده و پسرى به ما بخشيده شد و سلطنت بر دوش او خواهد بود و اسم او عجيب و مشير و خداى قدير و پدر سرمدى و سرور سلامتى خوانده خواهد شد. ترقّى سلطنت و سلامتى او را بر كرسى داود و بر مملكت وى انتها نخواهد بود تا آن را به انصاف و عدالت از الان تا ابدالاباد ثابت و استوار نمايد. غيرت يهوه صبايوت اين را بجا خواهد آورد" (اشعيا ۹: ۲-۷)

این رهبران [فریسیان] می دانستند که در دوران آمدن ماشیح هستند. به یاد بیاورید که مردان حکیمی از شرق آمدند. کاتبان با وجود خواسته ی هرود، اجازه ندادند او محل تولد یادشاه را دریابد.

فریسیان بر طبق گفته ی اشعیا باور داشتند که ماشیح همچون یک جنگاور خواهد آمد؛ پادشاهی ظفرمند که آن ها را از اسارت و ستم رومیان می رهاند. آن ها انتظار داشتند او بلافاصله تخت داود را در اورشلیم برپا سازد و برای ابد سلطنت کند.

اما وقتی عیسا به عنوان یک ناصری، یک فرد معمولی، نجاری از یک خانواده ی فقیر و دوست مافیا (باجگیران، مافیای آن زمان بودند) و

۲ نویسنده به لوقا ۱۱: ۱۲ اشباره کرده، در حالی که مستقیماً از متا ۱: ۱۰ نقل قول نموده است. ۲ futuristic

فاحشهها، پدیدار شد، نتوانستند او را به عنوان ماشیح هضم کنند. گرچه بسیاری از مردم عادی اعلام می کردند که عیسا همان مسیح موعود است، اما رهبران این موضوع را رد می کردند زیرا عیسا ویژگی های متفاوتی با آنچه انتظارش را می کشیدند، داشت.

بنابراین فریسیان گفتند: "بسیار خب، اگر تو ماشیح [مسیح] هستی، پادشاهی ای که اشعیا گفته بر آن حکم می رانی، کجاست؟ چرا ما هنوز زیر سلطه ی رومیان هستیم؟"

عيسا پاسخ داد:

"عیسی در پاسخ فَریسیان که پرسیده بودند پادشاهی خدا کی خواهد آمد، گفت: «آمدن پادشاهی خدا را نمیتوان با مشاهده دریافت، و کسی نخواهد گفت اینجا یا آنجاست، زیرا پادشاهی خدا در میان شماست.»" (لوقا ۱۷: ۲۰–۲۱)

"پادشاهی در میان شماست"؟ می دانیم که "شما" اشاره به فریسیان ندارد زیرا عیسا به آن ها گفته بود: "شما به پدرتان ابلیس تعلق دارید" (یوحنا ۸: ٤٤) عیسا از کسانی حرف می زند که تولد تازه خواهند داشت و با روحالقدس پر شده اند. او پیش تر به کسانی که او را دوست دارند، وعده داده بود: " «ای گلهٔ کوچک، ترسان مباشید، زیرا خشنودی پدر شما این است که پادشاهی را به شما عطا کند" (لوقا ۱۲: ۳۲)

خب، چه وقت این پادشاهی برقرار می شود؟ شاگردانش پس از رستاخیز او از مردگان این سوال را پرسیدند. خودتان را جای آن ها بگذارید. بالاخره همه چیز روشن شد. عیسا، زنده و سلامت، جلوی پیروان وفادارش ایستاده بود، پس او حقیقتا پادشاهی بود که اشعیا وعده داده بود بر تخت داود حکم خواهد راند، اما پادشاهی کجا بود؟ آن ها تا لحظه ی پیش از صعود عیسا هم گیج و سردرگم بودند:

"«ای گلهٔ کوچک، ترسان مباشید، زیرا خشنودی پدر شما این است که پادشاهی را به شما عطا کند" (اعمال ۱: ٦)

آن ها هنوز هم در جست و جوی یک پادشاهی مادی بودند که خودش را نشان دهد. البته روزی خواهد آمد که عیسا با اسبی سفید و ده هزار تن از مقدسان به زمین بازخواهد گشت. (یهودا ۱: ۱۲–۱۵ و مکاشفه ۱۹: ۱۱–۱۲ را بخوانید). در حالی به دنبال یک تخت واقعی در زمین می گشتند، کلام او را

فراموش کردند: "پادشاهی در میان شماست". بنابراین عیسا همان طور که با فریسیان سخن گفت، فکر شاگردان را نیز اصلاح کرد:

"عیسی پاسخ داد: «بر شما نیست که ایام و زمانهایی را که پدر در اختیار خود نگاه داشته است بدانید؛ امّا چون روح القدس بر شما آید، قدرت خواهید یافت و در اورشلیم و تمامی یهودیه و سامره و تا دورترین نقاط جهان، شاهدان من خواهید بود.»" (اعمال ۱: ۷-۸)

"پر شده با قدرت" از روح القدس، تا چه کاری را انجام دهند؟ پادشاهی را پیش برده و گسترش دهند! این نه فقط به عهده ی آن ها بود، وظیفه ی ما نیز هست، زیرا پطرس به جمعیت کثیری گفت: " زیرا این وعده برای شما و فرزندانتان و همهٔ کسانی است که دورند، یعنی هر که خداوند خدای ما او را فراخواند.»" (اعمال ۲: ۳۹) من و شما نیز به یقین جزو آن افرادیم. پس به همین دلیل پولس خطاب به همه ی ما می نویسد: " زیرا پادشاهی خدا به حرف نیست، بلکه در قدرت است " (اول قرنتیان ٤: ۲۰) به محض آمدن روح القدس و سکونت او در انسان، پادشاهی و همه ی قدرتش در بین ما [و در ما]خواهد بود!ما اکنون قدرت داریم تا پادشاهی را در قلبها و زندگی دیگران گسترش دهیم. به همین دلیل کلام خدا می گوید: " زیرا پادشاهی خدا خوردن و نوشیدن نیست، بلکه پارسایی، آرامش و شادی در روحالقدس است "(رومیان ۱۶: ۱۷)

بنابراین در اصل عیسا به سوال شاگردان پاسخ داد که این پادشاهی در ظاهر و بیرون برقرار نمی شود، بلکه در درون برقرار خواهد شد، که البته بر زندگی بیرونی مردم اثر می گذارد، حقیقت شگفت انگیز این است که ما اکنون می توانیم کار عیسا را برای پیشبرد پادشاهی انجام دهیم و حتا کارهای بزرگ تر از او انجام دهیم. یک بار دیگر کلام او را یادآوری می کنم: "پادشاهی تو بیاید [که اکنون آمده است]، اراده ی تو چنان که در آسمان انجام می شود، بر زمین نیز به انجام رسد" (متا ۲: ۱۰)

# بر زمین همچنان که در آسمان است

اجازه دهید روش هایی را که در آن عیسا راه های آسمان را به زمین آورد، بررسی نماییم. ماموریت او را در آشکار ساختن پادشاهی خداوند

می توان در یک کلمه معنا کرد: "پارسایی". به ما گفته شده: "زیرا پادشاهی خدا ... پارسایی است" (رومیان ۱۶: ۱۷) عیسا به ما می گوید: "نخست در پی پادشاهی خدا و انجام اراده ی او باشید" (متا ۲: ۳۳). عیسا پس از مرگش به شاگردانش گفت که روح القدس خواهد آمد و "جهان را مجاب خواهد کرد که به لحاظ عدالت [پارسایی] و داوری، تقصیرکار است... زیرا من نزد پدر می روم..." (یوحنا ۱۲: ۸ و ۱۰)

واژه ی یونانی که در عهد جدید اغلب برای مفهوم پارسایی به کار رفته، dikaiosyne است. فرهنگ واژگان کتاب مقدسی اکسپوزیتوری وشن می سازد که هیچ نقطه ی خاکستری و نامفهومی در معنای این واژه وجود ندارد [معنای آن بسیار دقیق و واضح است]: "مورد پذیرش خدا بودن در همه ی جنبه ها". به بیان ساده، پارسایی یعنی "پارسا و درست بودن در چشم خداوند".

کتاب مقدس این موضوع را بسیار شفاف می سازد: "هیچ کس پارسا نیست، حتا یک نفر" (رومیان ۳: ۱۰) غیرممکن است در نظر خدا پارسا یا مورد قبول باشیم، مگر آن که با دانه ی فسادناپذیر کلام خدا تولد تازه یافته باشیم. پولس نیز به روشنی به این موضوع اشاره می کند: "زیرا همانگونه که به واسطهٔ نافرمانی یک انسان، بسیاری گناهکار شدند، به واسطهٔ اطاعت یک انسان نیز بسیاری پارسا خواهند گردید." (رومیان ٥: ۱۹) آیا اکنون پارسا هستیم یا به محض رسیدن به آسمان پارسا خواهیم شد؟ پس از بحثی که در فصل های پیشین داشتیم، از قبل پاسخ را می دانیم. کلام خدا روشن می سازد که:

"او کسی را که گناه را نشناخت، در راه ما گناه ساخت،[۳] تا ما در وی پارسایی خدا شویم. " (دوم قرنتیان ۰: ۲۱)

و

"و از اوست که شما در مسیع عیسی هستید، در او که از جانب خدا برای ما حکمت شده است، یعنی پارسایی، قدّوسیت و رهایی ما." (اول قرنتیان ۱: ۲۰)

مااکنون به خاطر کاری که عیسا برای ما انجام داد در همه ی راه های مان

٤ در ترجمه ی NIV آمده: «نخست در پی پادشاهی او و پارسایی اش باشید» ه The Expository Dictionary Of Bible Words

از نظر خدا پسندیده هستیم. بار دیگر تاکید می کنم که این در ارتباط با پارسایی و عدالت<sup>17</sup> است نه گام برداشتن در مسیر قدوسیت. پارسا بودن در حضور خدا با تلاش های انسانی ما حاصل نمی شود بلکه نتیجه ی کار شگفت خدا از طریق عیسای مسیح است. واقعا جای تاسف است وقتی می شنویم مسیحیان خود را کرم های پست یا گناهکارانی بیچاره خطاب میکنند؛ در حالی که بخشیده شده اند. وقتی می شنوم افرادی به این شیوه از خود سخن می گویند، قلبم می شکند، چرا که بهایی عظیم برای ما پرداخت شده تا نه تنها بخشیده و آزاد شویم، بلکه دوباره در شباهت عیسای مسیح خلق شویم.

پادشاهی از درون، صحبت از طبیعت الاهی است که ما را قدرت می بخشد زندگی مقدسی داشته باشیم و در این دنیای کنونی پرثمر باشیم. این قدرت کاملا در زندگی عیسا مشهود بود. او نشان داد که انسان ها خلق شده اند تا چگونه زندگی کنند، نه در اسارت آتش خواسته های جسم سقوط کرده ی خود، بلکه برانگیخته با پارسایی و پیش رونده با قدرت روح القدس در محبت، شادی و سلامتی، و فراوانی بخشش، شفا، و بالا کشاندن دیگران به سطح بالاتری از زندگی. این پادشاهی خداست؛ این پادشاهی تنها مقدس بودن نیست، بلکه آوردن روش زندگی الاهی به دنیای مرده و گم شده ی ماست.

این را می توان به طور کامل از زندگی عیسا دریافت، به سادگی می توان اشتیاق او را برای بخشیدن، شفا، آزاد ساختن، حکمت عیان او در موفقیت و زندگی پر معنایش دید. زمانی که انجیل ها را می خوانیم، می توانیم ببینیم که چگونه برای کسانی که در تاریکیاند، نور است، مردگان را زندگی می بخشد، برای ماتمیان تسلی است، دری برای آزادی است، راهی برای گمشدگان، حقیقت برای حیرانی، شبانی برای جان های خسته، منجی درماندگان، بازخریدار اسیران و ... او آسمان را به زمین آورد، زیرا می گوید: "کسی که مرا دیده، پدر را دیده است" (یوحنا ۱۶: ۹) اکنون این مسئولیتی است که از ما می طلبد:

"همان گونه که پدر مرا فرستاد، من نیز شما را می فرستم" (یوحنا ۲۰: ۲۱)

چه بیان شگفت انگیزی! ما باید همانند عیسا، آسمان را به زمین بیاوریم.

justification 7

به همین دلیل عیسا مکررا می گوید: "آمین، آمین، به شما می گویم، هر که فرستادهٔ مرا بپذیرد، مرا پذیرفته، و هر که مرا پذیرفت، فرستندهٔ مرا پذیرفته است.»" (یوحنا ۱۳: ۲۰) در اصل، این آیه می گوید که چه طور باید باشیم یعنی کسی که پیروان عیسا را می بیند، عیسا را دیده است، درست همان طور که با دیدن عیسا، پدر را می دید.

این چه مسئولیت و چه فرصتی برای هر یک از ماست!

## "این جا" در تضاد با "نزدیک"

ما به طور اجمالی این را در ارتباط با رسولان در اناجیل می بینیم، گرچه این قبل از آمدن پادشاهی در بین ما بود. به عنوان مثال روشی را که شاگردان در آن خدمت می کردند در نظر بگیرید: "آنگاه عیسی دوازده شاگردش را نزد خود فراخواند و آنان را اقتدار بخشید تا ارواح پلید را بیرون کنند و هر درد و بیماری را شفا دهند" (متا ۱۰: ۱) به محض آن که عیسا این توانایی خاص (فیض) را بخشید، به آن ها فرمان داد که:

"هنگامی که میروید، این پیام را موعظه کنید که پادشاهی آسمان نزدیک شده است. بیماران را شفا دهید، مردگان را زنده کنید، جذامیها را پاک سازید، دیوها را بیرون کنید. به رایگان یافته اید، به رایگان هم بدهید." (متا ۱۰: ۷-۸)

آن ها باید پادشاهی را اعلان می کردند. اراده ی خدا چنان که در آسمان بود، بر زمین نیز انجام می شد. اگر شرایطی در زندگی یک فرد وجود داشت که با استانداردهای آسمان همسو نبود، باید عوض می شد. مردم در آسمان به وسیله ی دیوها زجر نمی کشند. جذام یا امراض دیگر در آسمان وجود ندارد. در آسمان مردم بیمار نمی شوند. در آسمان انسان ها گرسنه نیستند. قدرتی که رسولان دریافت کرده بودند می بایست آنچه را که در زمین در تضاد با آسمان بود، عوض می کرد! آیا این را می بینید؟ بنابراین آن ها با قدرت رفتند و دیوها را اخراج کردند، بیماران را شفا دادند، فقیران را غذا دادند و لباس پوشانیدند و حتا مردگان را زنده ساختند!

عیسا درارتباط با نیازهای مادی تلاش کرد تا گروهش در همین قدرت

۷ نویسنده با واژه های hear (این جا) و near (نزدیک) بازی کلامی کرده است.

عمل کنند، اما آن ها فرصتی شگفت انگیز را از دست دادند. آن ها در منطقه ای بی آب و علف، دور از شهرو روستا، بدون غذای کافی مانده بودد. تنها هنان و دو ماهی یافت شد، و پنج هزار مرد گرسنه [زنان وکودکان را هم باید اضافه کرد] در آن جا بودند. شاگردان از عیسا تمنا کردند تا آن جمعیت را برای غذا روانه ی روستاهای اطراف کند. اما پاسخ عیسا این بود:

"شما خود به ایشان خوراک دهید" (مرقس ۲: ۳۷)

خواست عیسا این بود که شاگردان قدرت فیض را برای برطرف کردن نیازهای این جماعت به کار ببندند. هیچ کاستی ای وجود نداشت، همچنان که در آسمان هیچ کاستی ای وجود ندارد. با این وجود، شاگردان نمی توانستند باور کنند که چنین چیزی ممکن است و پاسخ دادند: "آیا می خواهی برویم و دویست دینار نان بخریم و به آن ها بدهیم تا بخورند؟" (۲: ۳۷) آنها هنوز می خواستند بر اساس توانایی های خودشان عمل کنند، نه به شکل خارقالعاده که هدیه ی رایگان فیض، آن ها را به انجامش قادر می ساخت. بنابراین عیسا باید به سادگی از قدرت خودش برای غذا دادن به آن جماعت استفاده می کرد.

برای شاگردان شفای بیماری ها، ضعف ها و آزادی مردم از افسردگی و اسارت دیوها امری مسلم بود. آن ها در بازگشت از یکی از خدمت هایشان گفتند: "سرور ما، حتی دیوها هم به نام تو از ما اطاعت میکنند" (لوقا ۱۰: ۷۱) بیماری ها و ضعف ها شفا می یافت، اسیران آزاد می شدند و این درست همان طور بود که عیسا گفته بود.

با این وجود لازم است به این نکته توجه کنیم (متا ۱۰: ۷ را بخوانید) که شاگردان تنها باید اعلان می کردند که پادشاهی آسمان "نزدیک" است. اما در روز پنتیکاست این پادشاهی آمده بود و دیگر "نزدیک" نبود، بلکه "اینجا" بود.

پادشاهی خدا اکنون در قلب های مردان و زنانی است که تولد تازه یافته و از روح القدس پر شده اند، درست به همان شکل در درون عیسا بود و همگامی که بر زمین زندگی می کرد، تجلی می یافت. این مطلب به طور بسیار واضحی در شام آخر نمود می یابد. عیسا درباره ی روح القدس سخن گفت: "یعنی روح راستی که جهان نمی تواند او را بپذیرد، زیرا نه او را می بیند و نه می شناسد؛ امّا شما او را می شناسید، چرا که نزد شما مسکن می گزیند

و در شما خواهد بود" (یوحنا ۱۶: ۱۷) در اناجیل وقتی رسولان فرستاده شدند تا ثمر بیاورند، روح القدس تنها با آن ها بود و پادشاهی خدا نزدیک. اما عیسا نشان می دهد که پس از آمدن پادشاهی، روح القدس در ما خواهد بود. به همین علت است که عیسا پیش از صعودش به آسمان به همه ی ما تعلیم می دهد که: "سلام بر شما! همانگونه که پدر مرا فرستاد، من نیز شما را می فرستم." (یوحنا ۲۰: ۲۱) ما قدرتی در درون داریم تا پادشاهی را در قلب و زندگی مردم درست همانند عیسا، بسط و گسترش دهیم. این به خاطر قدرت فیض شگفت انگیزش است.

## فيض عظيم

اجازه دهید آنچه را که در کتاب اعمال رسولان به محض آمدن پادشاهی خدا در قلب قوم خدا روی داد، به طور کوتاه بررسی نماییم. در روز پنتیکاست "همه از روح القدس پر شدند" (اعمال ۲: ٤) کسانی که در آن روز پر شدند، شامل ۱۲۰ نفر از شاگردان وفادار عیسا بودند. آنان مرد، زن و به احتمال زیاد بچه ها بودند که پادشاهی خدا را در آن روز دریافت کردند. برخی از آنان رسولان، انبیا، مبشران، شبانان و معلمان [پنج قدرت کلیسا] بودند. اما بیش تر آن ها شاگردان ساده ی عیسا بودند.

در آن روز، این ۱۲۰ نفر به زبان های دیگری صحبت کردند که هرگز نیاموخته بودند. آن ها کار شگفت انگیز خدا را اعلان کردند. این قدرت یافتن، باعث شد جمعیت کثیری بایستند و به این مردم ساده که به شکلی فصیح به زبان مادری آن ها کلام خدا را موعظه می کردند، گوش فرادهند. بالاخره ناظران با تعجب بانگ برآوردند: "معنی این رویداد چیست؟" (آیه ۱۲)

در ادامه می خوانیم: "آیات و معجزات بسیار بهدست رسولان در میان قوم به ظهور میرسید و ایمانداران همگی یکدل در ایوان سلیمان گرد می آمدند." (اعمال ٥: ١٢) به ویژه یکی از این معجزات خیلی تاثیرگذار بود. پطرس و یوحنا به سمت معبد می رفتند. هنگامی که نزدیک ورودی معبد شدند، مردی را که لنگ مادرزاد بود، در آن محل دیدند که صدقه می خواست. او از آن ها صدقه خواست اما پطرس به او گفت: "مرا زر و سیم نیست، اما آنچه دارم به

تو میدهم! به نام عیسی مسیحِ ناصری برخیز و راه برو!" (اعمال رسولان۳: ۲) پطرس چه داشت؟ پاسخ به سادگی، پادشاهی آسمان است. پطرس قادر بود شرایط زندگی آسمان [سلامتی و شفا و ...] را به زمین بیاورد.

این مرد که از رحم مادر لنگ به دنیا آمده بود، ایستاد و شروع به راه رفتن و جست و خیز کردن و پرستش خدا نمود. زمانی که مردم اثر پادشاهی را بر این مرد دیدند، انبوهی از ایشان پیرامون پطرس و یوحنا جمع شدند و خیلی زود پادشاهی در بین بیش از پنج هزار نفر گسترش یافت و آنان عیسای مسیح را پذیرفتند.

پطرس و یوحنا پس از این اتفاق بازداشت شدند. پطرس، مردی که پیش از مصلوب شدن عیسا به وسیله ی کنیزی به هراس افتاده بود و سه بار خداوندش را انکار کرده بود، در برابر کاهن اعظم و کاهنان ایستاد و با شجاعت خداوندی عیسا را اعلان نمود. آن ها از شجاعت پطرس شوکه شدند اما چیزی بر ضد آنچه که او می گفت نتوانستند بگویند زیرا مردی که سال ها لنگ بود، اکنون در سلامت کامل جلوی آن ها ایستاده بود. بالاخره پطرس و یوحنا آزاد شدند.

پس از این ماجرا ایمان داران دعا کردند و از قدرت خداوند حیران شدند. سپس می خوانیم:

"رسولان با نیرویی عظیم به رستاخیز خداوندٌ عیسی شهادت می دادند و فیضی عظیم بر همگی ایشان بود." (اعمال ٤: ٣٣)

آیا متوجه شدید که در این آیه "نیرویی عظیم" با "فیضی عظیم" آمده است؟ بار دیگر می بینیم که فیض به عنوان قدرت خدا برای پیشبرد پادشاهی اش به کار رفته است. فیض نه تنها هدیه ی بخشش، شریک طبیعت او شدن و قدرت یافتن برای یک زندگی مقدس است، بلکه قدرتی است که خدا برای پیشبرد پادشاهی [ملکوت] می بخشد! این قدرتی که خدا بخشیده، کاری را انجام می دهد که عیسا انجام داد و حتا بزرگ تر از آن. این قدرتی است برای یک زندگی خارق العاده!

در آغاز، باور داشتند که قدرت خدا تنها برای رسولان در دسترس است، نه برای هر ایمان داری؛ همان طور که عیسا در شام آخر به روشنی آن را بیان کرده بود. با این وجود، این درک نادرست سرانجام تغییر کرد. اکنون ما این موضوع را به طور اجمالی در باب ٥ می بینیم. به جای آن که تنها

#### یادشاهی در میان ما

پطرس خبر خوش را بیاورد، همه ی ایمان داران از طریق قدرت فیض شروع به توسعه و پیشبرد پادشاهی نمودند. " و هیچ روزی، چه در معبد و چه در خانهها، از تعلیم و بشارت دربارهٔ اینکه عیسی همان مسیح است، دست نکشیدند." (اعمال ٥: ٤٢) هیچ راهی وجود نداشت که پطرس در یک روز بتواند در همه ی خانه های اورشلیم موعظه کند. تلویزیون و رادیو وجود نداشت. پس چه طور چنین کاری ممکن بود؟

پاسخ ساده این است که همه ی ایمان داران در این فیض عمل می کردند. آیه ی بعد می گوید: "در آن ایام که شمار شاگردان فزونی می یافت" (۱: ۱) این نخستین بار است که با واژه ی فزونی ایم تک آتکثیر] روبه رو می شویم. پیش از این زمان وقتی فقط رسولان فیض خدا را به کار می بردند، با واژه ی "اضافه شدن" و "پیوستن ایه روبه رو هستیم. در این جا چند مثال را با هم می بینیم: "در همان روز حدود سه هزار تن بدیشان پیوستند" (۲: ۱۱) و "و خداوند هر روز نجات یافتگان را به جمع شان می افزود [اضافه می کرد]" خداوند می پیوستند" (۵: ۱۲) خداوند می پیوستند" (۵: ۱۲)

اما وقتی همه ی ایمان داران شروع به به کاربردن فیض خداوند می کنند، نه فقط واژه ی "به سرعت فزونی تخشر] را می بینیم، بلکه واژه ی "به سرعت فزونی گرفتن المال را می بینیم: " پس نشر کلام خدا ادامه یافت و شمار شاگردان در اورشلیم به سرعت فزونی گرفت و جمعی کثیر از کاهنان نیز مطیع ایمان شدند." (اعمال ۲: ۷)

تفاوتی بزرگ بین "اضافه شدن" یا "پیوستن" "او "به سرعت فزونی یافتن" یا "تکثیر عظیم" وجود دارد. اگر یک خادم در دوران ما، همانند پولس رسول می توانست ده هزار نفر را در ماه به پادشاهی وارد کند [نجات یابند]، پنجاه هزار سال لازم بود که بتواند به همه ی مردم دنیا برسد، این را هم در نظر بگیرید که در این پنجاه هزار سال نه کسی باید به دنیا بیاید و نه کسی بمیرد. البته بسیار تخیلی و غیرواقعی است.

Multiplying A

Added 1

۱۰ این مورد به طور کامل در کتاب «برانگیخته با ابدیت» از همین نویسنده ص ۲۲۷–۲۲۸ آمده است و در این جا نیز تکرار شده است. در متن انگلیسی great آمده که عینا در فارسی ترجمه نشده است.

Addition 11

Great multiplication 17

حالا اگر یک مبشر بتواند به نیم میلیون نفر در ماه دسترسی داشته باشد چطور می شود؟ دسترسی به کل جهان هم هزار سال طول می کشید. برای این که به شما توضیح بدهم این دوران چه مدت است باید هزار سال به عقب بازگردیم، زمانی که ایالات متحده ی امریکا و جود نداشت. کریستف کلمب<sup>(71)</sup> بادشاخته شده نبود چرا که هنوز به دنیا نیامده بود، لویی چهاردهم<sup>(11)</sup> - پادشاه فرانسه - و ریچارد شیردل - پادشاه انگلستان<sup>(10)</sup> هم هنوز به دنیا نیامده بودند و کسی آن ها را نمی شناخت. هزار سال زمان بسیار طولانی ای است، با این و جود این مدتی است که [یک خادم] می تواند به کل دنیا دسترسی پیدا کند، با این فرض که دراین هزاره نه کسی متولد شود و نه کسی بمیرد. همان طور که می بینید، برای یک فرد بشارت به کل جهان امری محال است، حتا اگر به بیش از نیم میلیون نفر در ماه بتواند بشارت دهد.

در جنبه ی متضاد، بیایید فردی را در نظر بگیرید که در زیر قدرت فیض کار میکند و در طی یک ماه به فرد دیگری بشارت داده و او را وارد پادشاهی خدا می کند. سپس در ماه بعد این دو نفر، دو نفر دیگر را می آورند و ماه بعد، این چهارنفر، هر کدام به یک نفر بشارت می دهند و ماه بعد این هشت نفر، هر کدام به یک نفر و ... و این کار هر ماه ادامه می یابد. در این پروسه ی تکثیر، همه ی مردم امریکا طی یک سال و ده ماه می توانند ایمان بیاورند! جلوتر برویم، فقط طی ۲ سال و نه ماه، کل جمعیت کره زمین وارد پادشاهی خدا خواهند شد! فکرش را بکنید، با فرض این که هیچ فردی نتواند در ماه بیش از یک نفر را به ملکوت خدا بیاورد، کل جهان پیغام انجیل را در کم تر از سه سال بدون نیاز به تلویزیون، رادیو و اینترنت خواهند شنید! به راحتی دست یافتنی است، و این تکثیر عظیم [یا به سرعت فزونی گرفتن] است! و این دقیقا همان چیزی است که در کلیسای نخستین شاهدش هستیم. به همین دلیل است که در نهایت می خوانیم:

"امّا بعضی سرسختی میکربند و ایمان نمیآوربند و پیش روی همگان، «طریقت» را بد میگفتند. پس پولُس از آنها کناره گرفت و شاگربان را با خود بریاشته، همه روزه در تالار سخنرانی تیرانوس به بحث و گفتگو پریاخت. دو سال بدین منوال گذشت و در این مدت، همهٔ یهوبیان و یونانیانی که در

Christopher Columbus ۱۳ دریانورد و کاشف ایتالیایی قاره ی امریکا

King Louis XIV ۱٤ یادشاه فرانسه، ملقب به لویی بزرگ، (۱۷۱۰–۱۹۳۸)

King Richard The Lion Heart ۱۰ پادشاه انگلستان و از جنگاوران جنگ های صلیبی، (۱۱۹۹–۱۱۹۹)

ايالت آسيا بودند، كلام خداوند را شنيدند." (اعمال ١٩: ٩-١٠)

هر فردی که در قاره ی آسیا ساکن بود، تنها طی دو سال کلام خدا را شنید! وقتی درباره اش فکر میکنید، واقعا حیرت آور است. هر فردی! بیایید اندکی درباره ی این ادعا فکر کنیم. کتاب مقدس نمی تواند درباره ی چیزی گزافه گویی کند. غلو کردن، یعنی اعلان چیزی بیش تر از واقعیت. اگر من از یک سفر ماهیگیری بازگردم و بگویم: "من همه ی ماهی های دریاچه را گرفتم"، در واقع نوعی بیان است برای این که بگویم روزی بزرگی در ماهیگیری داشتم. با این وجود گرفتن تمام ماهی های دریاچه به هیچ وجه ماهیگیری داشتم. با این وجود گرفتن تمام ماهی های دریاچه به هیچ وجه بگویم، یک دروغ است اما کلام خدا نمی تواند دروغ یا گزافه گویی باشد. بنابراین اگر گزارش شده که همه ی مردم طی دو سال کلام خدا را شنیدند، بس معنابش "همه ی مردم" است.

پولس در همان مدرسه هر روز تعلیم می داد، بنابراین به هیچ وجه ممکن نبوده که "همه ی مردم" [یونانیان و یهودیان ساکن آسیا] بتوانند در آن مدرسه ی کوچک و طی این دوره ی کوتاه [دو سال] کلام را شنیده باشند. جمعیت آسیا در آن عصر به طور تقریبی یازده میلیون نفر برآورده شده است! آن ها به تعلیمات پولس از طریق ماهواره و تلویزیون کابلی دسترسی نداشتند. آن ها به برنامه ی زنده ی رادیویی او گوش نمی دادند. پس حقیقتا چگونه چنین امری اتفاق افتاده بود؟ پاسخ بدیهی است: اکنون ایمان داران دریافته بودند که خدا به آن ها فیض را نه فقط برای نجات و داشتن زندگی مقدس بخشیده، بلکه فیض را به آن ها بخشیده تا پادشاهی را پیش برند. و آن ها این کار را می کردند!

## به سادگی ایمان داران

اگر ایمان دارانی که رسول، نبی، مبشر، شبان و معلم نبودند پس از باب پنجم اعمال پی گیری نماییم، درخواهیم یافت که آن ها نیز اکنون در زندگی خارق العاده گام برمی داشتند و راه های پادشاهی را بر زمین آشکار می ساختند. اگر شرایطی در زندگی مردم وجود داشت، راه های آسمان

تناسب نداشت، این ایمان داران صاحب فیضی بودند که می توانستند آن شرایط را دگرگون سازند. خواه آزادی و رهایی مردم از طریق نجات و رستگاری بود، خواه شفای بیماری ها و ضعف ها یا اخراج دیوها یا خیلی ساده می توانست نشان دادن حکمت برتر آسمان نسبت به فرهنگ سقوط کرده باشد، این پیروان عیسا آن را انجام می دادند و پادشاهی خدا را پیش می بردند.

استیفان مردی امین از اعضای کلیسای اورشلیم بود که در خدمت غذا کار میکرد. او یک ایمان دار عادی بود که همچون یک پیش خدمت کار میکرد. ببینید کتاب مقدی درباره ی او چه میگوید:

"استیفان پر از فیض و قدرت بود و معجزات و آیات عظیم در میان قوم به ظهور می آورد." (اعمال  $\Gamma: \Lambda$ )

"فیض عظیم" نه فقط بر رسولان برای پیشبرد ملکوت [پادشاهی] قرار داشت، بلکه در اعضای ساده ی کلیسا به همان اندازه وجود داشت. این خواست خدا بود، پس اکنون نیز اراده ی اوست و همیشه خواست و اراده ی او خواهد بود! استیفان در کلیسا یک رسول، نبی، مبشر، شبان یا معلم نبود. او یکی از شاگردان عادی و معمولی عیسای مسیح بود، هیچ فرقی بین او و من و شما نیست. اما او در آن قدرت عظیم یعنی فیض خداوند عمل می کرد [آن را به کار می برد] و معجزات بسیاری در میان قوم به ظهور می آورد.

نه تنها استیفان کارهای معجزآسا می کرد، بلکه به همان اندازه مردی حکیم نیز بود. برخی از متعصبان کنیسه با او به مناظره پرداختند و از طریق فیض خداوند، استیفان، حقیقت را به شکلی درخشان بیان کرد: "ولی در برابر حکمت و روحی که استیفان با آن سخن می گفت، یارای مقاومت نداشتند." (اعمال ۲: ۱۰) او به سادگی می توانست پاپس بگذارد و اعتراف کند: "هی بچه ها، من الاهیدان یا رسول نیستم. لازمه که دراین باره با یکی از شبانان صحبت کنید" اما او نیازی به این کار نداشت، زیرا او صاحب فیض بود، یعنی قدرت خدا که ما را قادر می سازد با نیازهای لحظه ای برخورد کنیم.

اجازه دهید باردیگر کلمات پولس را که در فصل های قبل گفتم، تکرار کنم: "و خدا قادر است هر نعمت را برای شما بس فزونی بخشد تا در همه چیز همواره همهٔ نیازهایتان برآورده شود و برای انجام هر کار نیکو،

به فراوانی داشته باشید." (دوم قرنتیان ۹: ۸) در این جا پولس می گوید نه تنها به اندازه ی کافی فیض در اختیار ماست (قدرت خدا) بلکه فراوانی ای در آن است که در هر شرایطی که لازم است طریق های آسمان را به زندگی مردم در این جا بر روی زمین بیاوریم، بتوانیم این کار را انجام دهیم! و این وعده در مورد همه ی ایمان داران معتبر است. استیفان هرگز یکی از رهبران کلیسا نبود، و حتا خادم تمام وقت هم آن گونه که امروزه می داینیم، نبود. او یک ایمان دار ساده بود که دور خود را به عالی ترین شکل ممکن با فیض خداوند به پایان رسانید. این ها کلمات پایانی او پیش از عزیمت اش از زمین به آسمان بودند:

"در آندم گوشهای خود را گرفته، نعرهای بلند برکشیدند و همگی با هم به به به بردند و او را کشان کشان از شهر بیرون برده، سنگسار کردند. شاهدان جامههای خود را نزد پاهای جوانی سولُس نام گذاشتند. چون استیفان را سنگسار می کردند، او دعا کرده، گفت: «ای عیسای خداوند، روح مرا بپذیر!» سپس زانو زد و به آواز بلند ندا درداد که «خداوندا، این گناه را به پای ایشان مگذار.» این را گفت و بخفت." (اعمال ۷۲-۲۰)

شگفت انگیز است. این کارگر رستوران [خدمت غذا دادن] سنگسار شد، او آن قدر فیضی عظیم داشت که آزادانه قاتلانش را ببخشاید، درست همان طور که عیسا قاتلانش را بخشید. او قادر به این کار بود زیرا هیچ عدم بخشش در آسمان یعنی پادشاهی در بین ما، نیست. استیفان تعلیم یافت، معجزات شگفت انگیزی به ظهور رسانید، در شباهت مسیح راه رفت و پادشاهی خداوند را پیش برد. او همه ی را با قدرت فیض خدا انجام داد! اما او یکی از پیروان ساده ی عیسای مسیح بود.

همین مورد برای مرد عادی دیگری به اسم حنانیا صادق است. کتاب مقدس درباره ی او میگوید: "در دمشق شاگردی حَنانیا نام میزیست. خداوند در رؤیا بر او ظاهر شد و گفت: «ای حَنانیا!» پاسخ داد: «بله خداوندا.»" (اعمال ۹: ۱۰) هیچ جای کلام نیامده که او رسول، نبی، مبشر، شبان یا معلم کلیسا بوده باشد. او بیش تر شبیه یک تاجر، یک بازرگان یا پیشه ور، معلم مدرسه، فروشنده ی یک فروشگاه، آرایشگر، یا چیزی شبیه آن بود. اما گوش کنید کلام درباره ی او چه می گوید:

"پس حَنانیا رفت و به آن خانه درآمد و دستهای خود را بر سولُس

گذاشته، گفت: «ای برادر، سولُس، خداوند یعنی همان عیسی که چون بدینجا می آمدی در راه بر تو ظاهر شد، مرا فرستاده است تا بینایی خود را بازیابی و از روح القدس پر شوی، همان دم چیزی مانند فَلس از چشمان سولُس افتاد و او بینایی خود را بازیافت و برخاسته، تعمید گرفت. " (اعمال ۹: ۱۷ – ۱۸)

ای ایماندار ساده، کسی که هرگز در تمام عهد جدید دوباره چیزی از او نمی شنویم، مطیعانه حضور پیدا می کند و بر چشمان پولس دست می گذارد و بینایی پولس بازمی گردد. چه کار شگفت انگیزی! حنانیا عطیه ی خاصی نداشت یا به عنوان کسی که کارهای معجزآسا می کند، در کلیسا مشهور نبود. او خیلی ساده، نیاز به دسترسی به فیض لازم برای انجام مسئولیتش در پیشبرد پادشاهی خدا داشت. همه ی ما این فیض را داریم، این فیض به طور رایگان در عیسای مسیح به ما داده شده است. عیسا آن را به خوبی روشن و شفاف می سازد. تا زمانی که پادشاهی در ماست، می توانیم باعث پیشبرد آن شویم، فرقی نمی کند تاجر باشیم یا زن خانه دار، پزشک، معلم مدرسه، نکانیک، دانش آموز، سیاستمدار، سرمایه گذار یا صاحب بنگاه املاک، شغل ما مهم نیست. او به همه ی ما ماموریت داده تا پادشاهی او را گسترش دهدم:

"آنگاه بدیشان فرمود: «به سرتاسر جهان بروید و خبر خوش[۱] را به همهٔ خلایق موعظه کنید. هر که ایمان آوَرَد و تعمید گیرد، نجات خواهد یافت. امّا هر که ایمان نیاورد، محکوم خواهد شد. و این آیات همراه ایمانداران خواهد بود: به نام من دیوها را بیرون خواهند کرد و به زبانهای تازه سخن خواهند گفت و مارها را با دستهایشان خواهند گرفت، و هر گاه زهری کشنده بنوشند، گزندی به آنها نخواهد رسید، و دستها بر بیماران خواهند نهاد و آنها شفا خواهند یافت.» " (مرقس ۱۲: ۱۵–۱۸)

توجه کنید که عیسا به طور خاص می گوید "ایمان داران" قدرت خواهند یافت $V^{II}$  [آیات همراه شان خواهد بود]، همان قدرت یا فیضی که استیفان به کار می برد تا معجزات حیرت آور به ظهور آورد و پادشاهی خدا را پیش برد. در ترجمه ی دیگری می خوانیم: "هر که به من ایمان داشته باشد،

<sup>17</sup> در ترجمه ی TEV آمده: belivers will be given the power to perform miracle

قادر به انجام کارهای شگفت انگیز است" (آیه ۱۷)<sup>۱۷۱</sup>! عیسا نمی گوید فقط "رسولان" و "خادمان تمام وقت". این قدرت برای همه ی ایمان داران است، همچنان که برای استیفان، حنانیا، چهار دختر فیلیپس (اعمال ۲۱: ۹ را نگاه کنید)، ایمان داران اورشلیم، ایمان داران آسیا و ... و من و شما و همه ی کسانی که به عیسای مسیح به عنوان خداوند و منجی ایمان داشته و از روح القدس پر شده اند. بله، این قدرت برای همه ی ماست.

امیدوارم که موضوع برایتان شفاف و روشن باشد. فیض، قدرت حاضر خداست که به ما توانایی می بخشد تا در عصر حاضر زندگی خداپسندانه ای داشته باشم و آنچه را که برای پیشبرد پادشاهی خدا لازم است، انجام دهیم. فیض به ما قدرت می بخشد تا به ماورای توانایی های خود برویم. خدا به پولس گفت: "امّا مرا گفت: «فیض من تو را کافی است، زیرا قدرت من در ضعف به کمال می رسد.» پس با شادی هر چه بیشتر به ضعفهایم فخر خواهم کرد تا قدرت مسیح بر من ساکن شود." (دوم قرنتیان ۱۲: ۹)

فیض به ما قدرت می بخشد تا فراتر از توانایی هایمان در هر بخشی از زندگی خدا را خشنود سازیم و به شکلی خارق العاده زندگی نماییم. علت این که خدا چنین برنامه ریزی ای کرده ساده است: او همه ی جلال را به دست می آورد، نه ما. به کلیسای مقدونیه نگاه کنید. آن ها پول کافی برای هدیه دادن نداشتند، اما تسلیم توانایی خود نشدند. گوش کنید پولس چه طور به وابستگی آن ها به فیض خداوند مباهات می کند:

"اکنون ای برادران، میخواهیم شما را از فیضی که خدا به کلیساهای مقدونیه عطا کرده است، آگاه سازیم. زیرا در همان حال که ایشان بهسبب زحماتی توانفرسا، در بوتهٔ آزمایش قرار داشتند، از شادی بیحد و فقر بسیارشان، سخاوتی بیکران جاری گشت. چرا که در حد توان خویش – و من شاهدم که حتی بیش از آن – خود پیشقدم شده " (دوم قرنتیان ۸: ۱-۳)

ایمان داران مقدونیه به اندازه ای که می توانستند بخشیدند، اما آن ها در این حد متوقف نشدند و به وسیله ی فیض خداوند هدایایی قابل توجه و فراتر از توانایی شان دادند؛ و خداوند همه ی جلال را به دست آورد!

فیض ما را ماورای توانایی هایمان قدرت می بخشد. به همین دلیل است

۱۷ ترجمه ی CEV، هیچ کدام از این ترجمه ها در فارسی موجود نمی باشند. تنها ترجمه ی انجیل شریف می گوید: «به ایمان داران این نشانه های قدرت داده خواهد شد « تا حدی با این دو ترجمه همسویی دارد.

که خارق العاده است! بله، چه قدر آن را در زندگیم دیده ام و در زندگی آدم های بی شمار دیگری. من مدت بیست سال است که به طور تمام وقت در سفر بوده ام، بعضی مواقع به جز سه روز در ماه، دور از خانه بوده ام. بچه های ما الان بین دوره ی نوجوانی و دهه ی بیست سالگی هستند، و همه ی آن ها عاشق خدا هستند و او را با تمام وجود و قلبا خدمت می کنند. همسترم و من هرگز تا به این اندازه عاشق یکدیگر نبوده ایم و ازدواج مان بسیار مستحکم است. مردم اغلب به من نگاه می کنند و می پرسند: "چه طور بیش از سیصد هزار کیلومتر در سال این کار را انجام می دهی؟ چه طور بیش از سیصد هزار کیلومتر در سال سفر می کنی و می توانی به نوشتن کتاب هایت هم ادامه دهی، سرحال باشی و خانواده ای سالم داشته باشی؟ "تنها لبخندی می زنم و می گویم: "فیض خدا!"

من ضعف هایم را می شناسم و می دانم جدا از فیض او کاملا به درد نخور و بی فایده ام. پیش از آن که شغل مهندسی ام را برای ورود به خدمت خداوند ترک کنم، مادرم به من گفت: "جان، من فکر میکنم این یک هوس است. تو این را هم مانند باقی چیزها چند سال بعد رها خواهی کرد!" اما او تا حدى حق داشت، چراكه پيش از مواجه شدن با فيض شگفت انگيز خداوند، من در همه ی موارد چنین وضعیتی داشتم. این فقدان قدرت در جایی ماندن [ثبات] حتا در روابط من نیز بارز بود، تا آن جایی که وقتی ازدواج کردم، نگران بودم که روزی از همسرم خسته شده و مایل به ترک او باشم. اما خلافش حقیقت دارد: من اکنون بیش تر از پیش عاشق همسرم هستم در حالی که بیش از سه دهه از ازدواج مان می گذرد. من امروز برای خدمت بيش از بيست و ينج سال پيش كه واردش شدم، آتش اشتياق دارم. چه طور چنین چیزی امکان پذیر است. من در اعماق قلبم آموخته ام که ضعف خود را در برابر فیض او فراموش کنم. فیض مجانا به من بخشیده شده، پس اکنون مى توانم آنچه را كه در غير اين صورت محال بود، انجام دهم. مى توانم به ماورای توانایی ها و قابلیت های انسانی ام بروم تا به واسطه ی فیض او كارهاى خارق العاده انجام دهم. همه ى جلال متعلق به اوست!

غم انگیز است که فیض خدا برای بسیاری از مسیحیان به "بیمهی آتش سوزی" تقلیل سافته است. خیر! فیض هدیه ی رایگان خداست که ما را می بخشد، نجات مان می دهد، دوباره خلق مان می کند، و به ما قدرت می بخشد تا زندگی مقدسی داشته باشیم. همچنین قادرمان می سازد تا

#### یادشاهی در میان ما

با فراتر رفتن از مرزهای توانمندی مان پادشاهی او را در بین انسان ها گسترش دهیم. درست به همان سان که فیض، ما را از مرگ ابدی رهانید، قدرت مان می بخشد تا در همه ی جنبه های زندگی به شکلی خارق العاده زندگی کنیم.

اکنون به مهم ترین پرسش این کتاب می رسیم: چرا همه ی فرزندان خدا در قدرت چنین فیض شگفت انگیزی زندگی نمی کنند؟ خودتان را برای پاسخ آماده سازید.



#### تاملاتي براي سفري خارق العاده

آیا احساس می کنید که در این باور که می توانید به عنوان یک ایماندار کارهای بزرگ تری از مسیح کنید، مشکل دارید؟ دلیلی برای پاسخ خود بیاورید.

در کدام بخش از ضعف هایتان بیش ترین نیاز را به فیض خداوند دارید؟ فکر میکنید مسیح شما را خوانده تا چگونه پادشاهی اش را پیش ببرید؟

#### فصل دوازدهم

## دسترسى

فیض خداوند به همه ی ما هدیه شده است. با شایستگی یا تلاش نمی توانیم آن را به دست بیاوریم، بلکه به رایگان به ما بخشیده شده است. مهم تر از همه این که همه ی فیضی که در فصول پیش بررسی کردیم، در دسترس هر یک از ماست. لطفا در دام این استدلال غلط نیافتید که این فیض در اختیار برخی از افراد است؛ خیر، در دسترس همه ی ماست.

با در نظر گرفتن این مطلب، باید بپرسیم: "کجای [این رابطه] قطع است؟ چرا بسیاری از مسیحیان زندگی شان به همان شکلی است که پیش از آزادی به وسیله ی فیض خدا داشتند؟ چرا تنها شهادت های اندکی از قدرت فیض وجود دارد؟ پولس رسول پاسخ روشنی به این پرسش می دهد:

"پس چون از راه ایمانْ پارسا شمریه شدهایم، میان ما و خدا بهواسطهٔ خداوندمان عیسی مسیح صلح برقرار شده است. ما توسط او، و از راه ایمان، به فیضی دسترسی یافتهایم که اکنون در آن استواریم، و به امید سهیم شدن در جلال خدا فخر میکنیم." (رومیان ٥: ۱-۲)

واژه ی کلیدی در این آیات، "دسترسی" است. واژه ی یونانی ای که در این جا به کار رفته prosagoge است که با استناد به چندین فرهنگ واژگان

یونانی، معنای "دسترسی" را می دهد. فرهنگ و بستر  $^{(l)}$  آن را "توانایی، حق یا اجازه ی نزدیک شدن، ورود، صحبت کردن یا استفاده کردن" معنا می کند. واژه ی مترادف آن "اجازه ی ورود  $^{(l)}$  است.

به راه های مختلفی که ما دراین دنیا استفاده می کنیم، فکر کنید. شما تلاش می کنید تا اطلاعات مهمی را از کامپیوتر به دست بیاورید، اما دسترسی به آن ها منع شده ا<sup>۲۱</sup>, زیرا کلیدواژه <sup>۱۶۱</sup> را نمی دانید. آرزو دارید تا وارد کاخ سفید شده و بتوانید رییس جمهور را ببینید، اما از دسترسی به آن منع شده اید زیرا اجازه ی امنیتی را ندارید. شما کاپیتان تیم بیسبال دبیرستان هستید و به تجهیزاتی برای تمرین احتیاج دارید. این تجهیزات در داخل انبار قفل شده ی دبیرستان است، اما به آن دسترسی ندارید. پس باید چه کار کنید؟ مربی را پیدا کنید که کلید دسترسی به اتاق تجهیزات را دارد.

بیایید راه دیگری را برای روشن شدن این واژه بررسی نماییم. می گویند که شما نیاز به آب تازه ی زیادی دارید زیرا چاه تان شروع به خشک شدن کرده است. شهر مخازن بزرگ ذخیره ی آب دارد که میلیون ها لیتر آب تازه در آن ها موجود است و درست در پایین خیابان واقع شده اند. شما به عنوان یک شهروند حق داشتن تمام آب مورد نیازتان را از آن مخازن دارید، اما به آن دسترسی ندارید. یک لوله ی اصلی از شهر، آب نامحدودی را به نزدیکی خانه ی شما می آورد. پس چه کار باید کرد؟ به سادگی به انجمن شهر بروید و اجازه ی یک انشعاب از لوله ی اصلی را بگیرید. پس از انجام این کار به یک فروشگاه ابزار آلات بروید و مقداری لوله ی PVC خریداری کنید. یک گودال در حیاط خانه تان بکنید و با آن لوله ی PVC، خانه ی خود را به آن آب اصلی متصل نمایید. آب به خانه ی شما جاری می شود، زیرا اکنون "دسترسی" دارید.

به بیان ساده، ایمان خط لوله ی فیض است. یک بار دیگر ببینید پولس چه می گوید: "ما توسط او، و از را ه ایمان، به فبضی دسترسی یافته ایم که اکنون در آن استواریم". اجازه دهید از مثال آب واژه ی خودم را در این آیه جایگزین نمایم تا موضوع روشن تر شود: "ما توسط او و از راه لوله ی ایمان، به همه ی آب فیضی که نیاز داریم، دسترسی یافته ایم."

Webster's 1

Admittance Y

Access is denied r

Password &

ایمان عنصر تعیین کننده در بهره بردن یا بهره نبردن از فیض است. این مطلب به این معناست که فیضی که با دقت در فصول پیشین در موردش بحث کردیم، با هیچ راهی غیر از ایمان قابل دسترسی نیست! این موضوع را به یاد داشته باشید و اجازه دهید این حقیقت مهم را تکرار کنم: "فیض قدرتی است که برای خشنود ساختن خدا به آن نیازمندیم". بنابراین به ما گفته شده است: "بدون ایمان ممکن نیست بتوان خدا را خشنود ساخت." (عبرانیان ۱۱: ۲)

در ترجمه ای دیگر آمده: البدون ایمان خشنودی و رضامندی خدا محال است". چرا؟ بدون ایمان ما هیچ لوله ای نداریم و نمی توانیم به فیض دسترسی داشته باشیم که ما را قادر می سازد خدارا خشنود سازیم. به خاطر داشته باشید که ما نمی توانیم با توانایی و قابلیت های خود، خدا را خشنود سازیم؛ فقط از راه فیض این امر میسر است.

## كلام فيض او

هر آنچه را که در این زندگی بدان نیازمندیم، در کلام خدا وجود دارد. ما این را از گفته های واپسین پطرس می دانیم:

"قدرت الهي او هر آنچه را براى حيات و ديندارى نياز داريم بر ما ارزانى داشته است. اين از طريق شناخت او ميسّر شده كه ما را به واسطهٔ جلال و نيكويى خويش فراخوانده است. او به واسطهٔ اينها وعدههاى عظيم و گرانبهاى خود را به ما بخشيده، تا از طريق آنها شريك طبيعت الهى شويد و از فسادى كه در نتيجهٔ اميال نفسانى در دنيا وجود دارد، برهيد." (دوم پطرس ۱: ۳-٤)

دو حقیقت مهم در این جا به چشم می خورد. نخست، همه ی چیزهایی که مربوط به زندگی خارق العاده است، در وعده های گران بهای کلام او یافت می شوند. دوم، همه ی آنچه که برای یک زندگی خداپسندانه لازم است، در یک کلمه می توان خلاصه کرد: "فیض". پس در اصل پطرس به ما می گوید که کلام خدا، فیض خدا را دربردارد. درباره ی ایمان داران

[نخستین] می خوانیم: "پس پولُس و برنابا مدتی طولانی در آنجا ماندند و دلیرانه برای خداوند سخن گفتند، خداوندی که بدیشان قدرت انجام آیات و معجزات می بخشید و بدینگونه پیام فیض خود را تأیید می کرد." (اعمال ۱۶: ۳) نویسنده به طور ویژه از عبارت "پیام [کلام] فیض" استفاده می کند. پطرس در ادامه ی اعمال رسولان در آخرین نصیحت اش به کسانی که بسیار دوست شان داشت، می نویسد:

"«اکنون شما را به خدا و به کلام فیض او میسپارم که قادر است شما را بنا کند و در میان جمیع کسانی که تقدیس شدهاند، میراث بخشد." (اعمال ۲۰: ۳۲)

بار دیگر به عبارت "کلام فیض" توجه کنید. به عبارت دیگر، همه ی فیض قدرت بخش خدا برای دریافت همه ی برکات روحانی، به تمامی در کلام او گنجانده شده است. به همین دلیل است که می خوانیم عیسا "همه چیز را با کلام نیرومند خود نگه می دارد" (عبرانیان ۱: ۳). نمی خوانیم با "قدرت کلامش" بلکه با "کلام نیرومندش"، اگر مورد اول بود، فقط معنایش این بود که کلام او قدرتمند است. اما به روشی که روح القدس این بخش را نوشته به روشنی بیان می دارد که همه ی قدرت او، همه ی فیض او در کلام او قرار دارد!

فیض به خاطر این که زیبا هستیم به ما داده نمی شود، یا به خاطر این که خدا را دوست داریم، یا شاید چون صادقیم و یا به سختی در مینیستری مان کار می کنیم، شاید هم چون خالصانه می خواهیم خدا را خشنود سازیم، یا دورو بر افراد پارسا هستیم، یا هر چیز دیگری. همه ی فیض در کلام او قرار دارد و برای آن که کلام او فعال شده یا برایمان قابل دسترس برای هدیه ی رایگان فیض باشد، نیازمند ایمان است:

"زیرا به ما نیز چون ایشان بشارت داده شد. امّا پیامی که شنیدند، سودی برایشان نداشت، زیرا با آنان که گوش فرادادند به ایمان متحد نشدند." (عبرانیان ٤: ۲)

این آیه از فرزندان اسراییل سخن میگوید. به طور استعاری، برکت آسمانی با همه ی توان از کنار خانه ی آنها می گذشت، اما آنها لوله ی

PVC [ایمان] برای اتصال به آن نداشتند. بنابراین آن ها برکات شگفتی را که خدا برای داشتن یک زندگی خارق العاده برایشان تدارک دیده بود، دریافت نکردند، زیرا باور نداشتند. به همین سادگی!

نویسنده ی کلام ما را با قوم اسراییل مقایسه می کند. برکات فیض از کنار خانه ی ما می گذرد، حتا عظیم تر از آنچه برای اسراییلیان فراهم شده بود. با این وجود اگر لوله ی ایمان خود را به آن متصل نسازیم، از فیض هیچ منفعتی عایدمان نمی شود، زیرا به آن دسترسی نداریم.

#### نجات از مرگ

بیایید به برخی از جنبه های فیض که دراین مختصر بررسی کرده ایم، نگاهی بیاندازیم. کتاب مقدس بیان می کند: " «زیرا خدا جهان را آنقدر محبت کرد که پسر یگانهٔ خود را داد تا هر که به او ایمان آورَد هلاک نگردد، بلکه حیات جاویدان یابد." (یوحنا ۳: ۱٦) خدا عیسا را داد تا جریمه ی همه ی بشر را بپردازد. پطرس با دقت و استادی بیش تری در این باره میگوید: "برخلاف گمان برخی، خداوند در انجام وعدهاش تأخیر نمیورزد، بلکه با شما بردبار است، چه نمیخواهد کسی هلاک شود بلکه میخواهد همگان به توبه گرایند."(دوم پطرس ۳: ۹) نه فقط فیض خداوند نجات را از طریق عیسای مسیح فراهم نموده است، بلکه او می خواهد همه ی آن را دریافت عیسای مسیح فراهم نموده است، بلکه او می خواهد همه ی آن را دریافت کنند. این قلب و آرزوی اوست که همه از مرگ ایدی نجات بابند.

با این وجود، واقعیت این است که همه نجات نمی یابند. در حقیقت، بر طبق گفته ی عیسا، اکثریت انسان ها نجات نخواهند یافت. عیسا می گوید:

"«از در تنگ داخل شوید، زیرا فراخ است آن در و عریض است آن راه که به هلاکت منتهی می شود و داخل شوندگان به آن بسیارند. امّا تنگ است آن در و سخت است آن راه که به حیات منتهی می شود، و یابندگان آن کماند." (متا ۷: ۱۳–۱۶)

چرا تنها اقلیتی از انسان ها وارد آسمان می شوند و اکثریت خود را در جهنم ابدی خواهند یافت؟ وقتی عیسا با چنان درد عظیمی خود را قربانی کرد تا انسان ها وارد پادشاهی خداوند شوند، چرا تنها اندکی آن را خواهند

یافت؟ کلام برای آن ها هیچ سودی ندارد زیرا با ایمان درنیآمیخته است. کلمات یوحنا ۳: ۱۲ را به یاد بیاورید: "هر که به او ایمان آورد، هلاک نگردد". به گفته های پولس توجه کنید:

"زيرا به فيض و از راه ايمان نجات يافتهايد - و اين از خودتان نيست، بلکه عطای خداست " (افسسيان ۲: ۸)

فیض، هدیه ی جاودانی خداوند است؛ این تنها ابزاری است که با آن می توانیم بخشوده شده، تازه شویم و رهسپار آسمان شویم. با این وجود واضح است که تنها از طریق لوله ی ایمان قابل دسترسی است: " زیرا ما بر این اعتقادیم که انسان از راه ایمان و بدون انجام اعمالِ شریعت، پارسا شمرده می شود." (رومیان ۳: ۲۸) بدون لوله ی ایمان، هیچ فیضی وجود ندارد، حتا با وجود آن به فراوانی تدارک دیده شده است.

پولس می گوید: "امّا چگونه کسی را بخوانند که به او ایمان نیاوردهاند؟ و چگونه به کسی ایمان آورند که از او نشنیدهاند؟ و چگونه بشنوند، اگر کسی به آنان موعظه نکند؟" (رومیان ۱۰: ۱۶) مردم باید "کلام فیض او" را بشنوند تا ایمانی نجات بخش پیدا کنند.

اما شنیدن با گوش های جسمانی تنها نقطه ی آغاز است، زیرا پولس ادامه می دهد: "اما همگان بشارت را نپذیرفتند" (آیه ۱۲). چرا همه ی کسانی که می شنوند، ایمان نمی آورند؟ دلایل مختلفی وجود دارد، با این وجود، پولس دلیل ابتدایی آن را چنین بیان می کند:

"پس ایمان از شنیدنِ پیام سرچشمه میگیرد و شنیدنِ پیام، از طریق کلام مسیح میسّر میشود." (آیه ۱۷)

توجه کنید که پولس به دو گونه ی شنیدن اشاره می کند. نخستین مورد، شنیدن از طریق گوش جسمانی است، دومی شنیدن با قلب است. عیسا موکدا تکرار می کند: "هر که گوش شنوا دارد، بشنود." (متا ۱۱: ۵؛ ۱۳: ۹، ۵: ۳ مرقس ٤: ۹، ۲: ۳، ۷: ۱۲؛ لوقا ۸: ۸، ۱۲: ۳۵) همه ی کسانی که مخاطب عیسا هستند، می توانند بشنوند، اما این شنیدن قلبی است که مدنظر عیسا است، زیرا قلب جایگاه ایمان است.

قلب ما زمانی که شریف، آزاد، گرسنه و خواستار پاسخ باشد، می شنود (لوقا ۸: ۱۰ را نگاه کنید). تحت این شرایط وقتی کلام فیض موعظه می شود، آن را می پذیریم، زیرا فقط کلام خداست که می تواند هسته ی وجودی ما را

بشکافد: "زیرا کلام خدا زنده و مؤثر است و برنده تر از هر شمشیر دو دم، و چنان نافذ که نفس و روح، و مفاصل و مغز استخوان را نیز جدا میکند، و سنجشگر افکار و نیّتهای دل است." (عبرانیان ٤: ١٢) واژه ی نافذ یعنی گذشتن از میان و ورود به سرنوشت مقدر. تنها کلام خدا می تواند از ذهن آگاه، عقل و درک، احساسات عبور کرده و به هسته ی وجود ما نفوذ کند؛ جایی که ایمان حقیقی کاشته می شود. دانستن این موضوع باعث می شود اهمیت موعظه ی دقیق و صرف کلام خدا و نه سنت ها، اصول رهبری، فلسفهها، تصورات ما از خدا و … را دریابیم.

تنها کلام خدا می تواند برای تولید ایمان حقیقی به درون قلب انسان ها نفوذ کند.

#### گواه ایمان

بسیار مهم است که در قلب خود بشنویم. زیرا با آگاهی ذهنی، گرمای احساسی یا رضایت عقلی نجات نیافته ایم. بلکه "در دل است که شخص ایمان می آورد" (رومیان ۱۰: ۱۰) این ایمان راستین است که در هسته ی وجودی ما سرچشمه می گیرد. برخی این مفهوم را پیچیده کرده اند، اما کاملا ساده است. ایمان، عمیقا باور دارد که خدا هر آن چه را که میگوید، انجام خواهد داد، و باعث پذیرش و متعاقب آن عمل اطاعت می شود. هماهنگی کلام و اعمال ما به سادگی گواهی بر این هستند که قلب ما به آنچه خدا گفته [کلامش] چسبیده است. همین است، سهل و ساده، اما فهمیدنش برای برخی خیلی سخت است.

بیایید خیلی کوتاه هماهنگی و یکی بودن اعمال و گفتار را مورد بحث قرار دهیم، زیرا این دو بیانگر و گواهی بر این هستند که فرد به فیض دسترسی دارد.

ابتدا باید گفت ایمان زبانی دارد. پولس می نویسد: "پارسایی در ایمان می گوید..." (رومیان ۱۰: ۲) و در جای دیگر: " در کتب مقدّس آمده که «ایمان آوردم، پس سخن گفتم.» با همین روحِ ایمان، ما نیز ایمان داریم و سخن می گوییم. " (دوم قرنتیان ٤: ۱۳) بنابراین ایمان حقیقی به شکلی مطمئن سخن می گوید.

#### عيسا مي گويد:

"به خدا ایمان داشته باشید. آمین، به شما میگویم، اگر کسی به این کوه بگوید، اگر کسی به این کوه بگوید، "از جا کنده شده، به دریا افکنده شو،" و در دل خود شک نکند بلکه ایمان داشته باشد که آنچه میگوید روی خواهد داد، برای او انجام خواهد شد." (مرقس ۱۱: ۲۲–۲۲)

توجه کنید که عیسا تاکید می کند که ایمان راستین در خداوند در توافق با آنچه که باور دارد سخن می گوید، این زبان ایمان است. در واقع واژه ی "می گوید" یا "گفتن"، سه بار در این آیه ۲۳ تکرار شده است، اما واژه ی "ایمان داشتن" یک بار توسط عیسا بیان شده است. او تاکیدش را بر زبان ایمان داشتن" یک بار توسط عیسا بیان شده است. او تاکیدش را بر زبان ایمان می گذارد. ایمان واقعی بر طبق آنچه که باور دارد سخن می گوید، به همین دلیل عیسا می گوید: "زبان از آنچه دل از آن لبریز است، سخن می گوید" (متا ۱۲: ۳۶) با سخن گفتن از آنچه که می دانیم درست است، ایمان مان را اثبات نمی کنیم، بلکه بی اختیار از آن چه پیش تر باور داشتیم، حرف می زنیم. همان طور که مزمورنویس می نویسد: "... ایمان داشتم، پس گفتم..." (مزمور ۱۱۱: ۱۰) باور ابتدا می آید، در پی آن شهادت کلام. پولس تصریح می کند: "سخن می گوییم، زیرا باور داریم". زیر فشار یا وقتی آگاهانه فکر نمی کنیم، آنچه از دهان ما خارج می شود، آن چیزی است که حقیقتا باور داریم. این گواه داشتن ایمان و یا فقدان آن است.

این حقیقت به روشنی در یکی از تجربیات شاگردان با عیسا تصویر شده است. او تمام روز اصولی را از کلام خدا و ایمان تعلیم داده بود. سپس از شاگردان پرسید: "آیا همه ی این مطلب را درک کردید؟"

شاگردان پاسخ دادند: "بله، خداوند" (متا ۱۳: ۵۱) خواه آن ها درک کرده بودند یا خیر، قرار بود آزموده شوند، زیرا روح القدس در قلب عیسا گذاشت که از دریای جلیل عبور کنند ، خداوند می خواست مردی را که در اسارت دیوها بود، در آن سوی دریا آزاد کند. عیسا گفت: "به آن سوی دریا برویم". شاگردان که چند نفرشان ماهیگیرانی ماهر بودند و بارها از این دریا گذشته بودند، وارد قایق شدند و سفر آغاز شد. عیسا که از روز پرمشغله ای که داشت، خسته شده بود، در عقب کشتی خوابید.

طوفانی عظیم با بادهای سهمگین بلند شد. قایق از آب پر شد، و ساحل در هیچ کجا به چشم نمی خورد. این ملوانان باتجربه، نتیجه گرفتند که سرنوشت

بدی در انتظارشان است.

اکنون واکنش آن را ببینید: "امّا عیسی در عقب قایق، سر بر بالشی نهاده و خفته بود. شاگردان او را بیدار کردند و گفتند: «استاد، تو را باکی نیست که غرق شویم؟»" (مرقس ٤: ٣٨) آن ها از فراوانی قلب شان حرف می زدند، آن ها به جای زبان ایمان، با زبان احساسات طبیعی و انسانی حرف می زند، زیرا ایمانی نداشتند. نکته ی غم انگیز این بود که عیسا به آن ها گفته بود: "به آن سوی دریا برویم". او نگفته بود "هی بچه ها، بیایید قایقی بگیریم، تا نصفه ی را ه برویم و بعد غرق شویم"!

آن ها حرف او را با گوش های خود شنیده بودند اما نه با گوش قلبشان. به همین دلیل است که او بلند می شود و به طوفان و باد فرمان می دهد: "ساکت شو! آرام باش!" (آیه ۳۹). سپس به سمت آن ها می چرخد و می گوید: "چرا این چنین ترسانید؟ آیا هنوز ایمان ندارید؟" (آیه ٤٠) عیسا می دانست که آن ها هیچ ایمانی ندارند، به همین دلیل در زیر فشار از دهان شان هیچ کلمه ای که همنوای زبان ایمان باشد، خارج نشد. آن ها از فراوانی دل خود سخن و بدون ایمان سخن گفتند. آن ها به فیضی که برای عبور از دریا لازم داشتند، دسترسی نداشتند. آن ها به جای آن که از طریق قدرت خداوند در سطحی خارق العاده به فراتر از عملکردهای عادی بروند، بر اساس توان انسانی خود عمل کردند و تحت تاثیر شرایط قرار گرفتند.

در این جا نتیجه قابل توجه است. آن ها گفته بودند که همه ی آموزههای آن روز عیسا را فهمیده اند. اما وقتی فشار افزایش یافت، آنچه حقیقتا در دل شان بود، بیرون زد. آن ها در توفان حرف زدند، اما زبانی که به کار بردند، زبان ایمان و زبان خارق العاده نبود. آن ها همانند فردی عادی در چنین شرایطی سخن گفتند.

### عمل همسوی با ایمان

در ارتباط با عمل همسو با ایمان، یعقوب موضوع را به خوبی روشن می سازد: "کسی خواهد گفت: «تو ایمان داری و من اعمال دارم!» ایمانت را بدون اعمال به من بنما و من ایمانم را با اعمالم به تو خواهم نمود." (یعقوب

۲: ۱۸) اجازه دهید این کلمات را با بازگشت به مثال مخزن آب، بازتر کنم. مدرکی که اثبات میکند به خط لوله وصل شده ایم. این است که آب از شیر خارج شود. شما می توانید با جسارت در آشپزخانه تان کنار سینک ظرف شویی بایستید و ادعا کنید خانه تان را به لوله ی اصلی آب وصل کرده اید، با این وجود، وقتی شیر را می چرخانید هیچ آبی خارج نمی شود، حقیقت این است که شما به منبع وصل نشده اید.

این مطلب در ارتباط ایمان و فیض نیز صدق می کند. شما می توانید به دفعات ادعا کنید: "من به وسیله ی فیض نجات یافته ام" و از نیکویی خدا بگویید، از محبت حرف بزنید و عبارت مسیحی دیگری را به کار ببرید. اما بدون وجود اعمالی همسو نظیر شیوه ی زندگی که خدا را خشنود می سازد، ایمان تان طبل توخالی است. به همین دلیل مهم است که عیسا می گوید: "بنابراین، آنان را از میوههایشان خواهید شناخت." (متا ۷: ۲۰) یعقوب در ادامه می نویسد:

"برادرانِ من، چه سود اگر کسی ادعا کند ایمان دارد، امّا عمل نداشته باشد؟
آیا چنین ایمانی می تواند او را نجات بخشد؟... کسی خواهد گفت: «تو ایمان داری و من اعمال دارم!» ایمانت را بدون اعمال به من بنما و من ایمانم را با اعمالم به تو خواهم نمود. تو ایمان داری که خدا یکی است. نیکو میکنی! حتی دیوها نیز اینگونه ایمان دارند و از ترس به خود می لرزند!ای نادان، می خواهی بدانی چرا ایمان بدون عمل بی ثمر است؟ مگر اعمال جَد ما ابراهیم نبود که پارسایی او را ثابت کرد، آنگاه که پسر خود اسحاق را بر مذبح تقدیم نمود؟ ۲ می بینی که ایمان و اعمال او با هم عمل می کردند، و ایمان او با اعمال است که پارسایی انسان ثابت می شود، نه با ایمانِ تنها... بله، همان گونه که بدن بدون روح مرده است، ایمان نیز بدون عمل مرده است." (یعقوب ۲: ۱۶ و ۲۸–۲۲ و ۲۶ و ۲۲)

کلمات نیرومندی است، اما ما باید آن ها را مراعات نماییم. کتاب یعقوب یکی از کتب الهامی عهد جدید است؛ درست همانند کتابهای غلاطیان، رومیان یا دیگر رساله های و اناجیل. یعقوب ما را از پذیرش ذهنی ای که منجر به بی قدرت شدن زندگی مسیحیان و بدتر از آن فریب می گردد، محافظت می کند. او ما را از موافقت عقلی با کلام خدا که بدون هیچ شیری به لوله و منبع اصلی یعنی فیض متصل شده، حفظ می کند. اگر هیچ میوه ی پارسایی یا تقدس در زندگی فرد نباشد، به همان شکل که فرد مرده هیچ

روحی ندارد، ایمان نیز مرده است. در چنین شرایطی باور راستین از قلب فرد ناشی نشده است.

یعقوب از ابراهیم سخن میگوید که "پدر همه ی ما" خوانده شده (رومیان ٤: ١٦)، پدر ایمان. ابراهیم صاحب یک پسر وعده شده است، اما سال ها زمان برد تا او به ایمانی مستحکم رسید. نام اصلی او ابرام بود. اما به محض آن که او به ایمان و یقین رسید که خدا در وعده اش نیکوست، تحت فرمان خدا، نامش را از ابرام به ابراهیم تغییر داد، یعنی "پدر قوم های بسیار".

می توانید تصور کنید مردم درباره ی ابراهیم چه فکر می کردند؟ در نود و نه سالگی گفت: "بچه ها، نام من دیگر ابرام نیست، بلکه اکنون "پدر قوم های بسیار هستم.". حتما به او خندیدند و فکر کردند به خاطر سناش این حرف ها را می زند. "بیچاره پیرمرد، احتمالا عقلش را از دست داده است!" اما آنچه که آن ها می گفتند و فکر می کردند، کوچک ترین اهمیتی نداشت، زیرا ابراهیم در قلب خود باور داشت – بنابراین کلام و عمل او در کی راستا بودند.

ابراهیم پیش از رسیدن فرزند وعده، آنچه را که باور داشت، گفت و آنچه که به آن باور داشت، وای کلام امان او بود که با اعمال ایمانش درهم آمیخته بود و موجب بروز قدرت فیض در زندگی اش می شد. با دقت آنچه را که درباره ی او گفته شده بخوانید:

"چنانکه نوشته شده است: «تو را پدر قومهای بسیار گردانیدهام،» و در نظر خدا چنین نیز هست، خدایی که ابراهیم به او ایمان آورد، او که مردگان را زنده میکند و نیستیها را به هستی فرامیخواند. با اینکه هیچ جایی برای امید نبود، ابراهیم امیدوارانه ایمان آورد تا پدر قومهای بسیار گردد، چنانکه به او گفته شده بود که «نسل تو چنین خواهد بود.» او بیآنکه در ایمان خود سست شود، با واقعیت بدن مردهٔ خویش روبه رو شد، زیرا حدود صد سال داشت و رحم سارا نیز مرده بود.اما او به وعدهٔ خدا از بیایمانی شک نکرد، بلکه در ایمان استوار شده، خدا را تجلیل نمود. او بیایمانی شک خدا قادر است به وعدهٔ خود وفا کند." (رومیان ٤: ۱۷–۲۱)

می توانیم ببینیم که عمل ابراهیم نشان از ایمانش دارد. او ابتدا عملی انجام نمی دهد تا خودش را متقاعد کند و بعد ایمان بیاورد. خیر، نخست

ایمان می آورد و در پی آن کلامی مطمئن و عملی همسو با آن بروز می یابد. سال ها بعد، ابراهیم بار دیگر ایمانش را به اثبات می رساند. خدا به او می گوید به سرزمین موریا برو و اسحاق را قربانی کن. می توانید تصور کنید این درخواست تا چه حد سخت می توانست باشد؟ ابراهیم بیست و پنج سال برای پسری که محبوبش بود، صبر کرده بود و حال خدا از او می خواست پسرش را به مرگ بسیارد؟! اما ببینید چه نوشته شده است:

"پس صبح زود، ابراهیم برخاسته، الاغ خود را زین کرد و دو تن از نوکران خویش را با پسرش اسحاق برگرفته، هیزم برای قربانی تمام سوز شکستو بسوی جایی که خدا به او گفته بود، روانه شد." (پیدایش ۲۲: ۳ هزاره ی نو)

چه ایمان شگفت انگیزی! ابراهیم تردید به خود راه نداد و تامل نکرد؛ صبح روز بعد راه افتاد. چه طور ممکن بود او این قدر سریع آنچه را که برایش بسیار عزیز بود، به مرگ بسپرد؟ چرا او حداقل یک هفته با احساساتش نجنگید تا بالاخره تسلیم شده و به سفر برود؟ پاسخ در واژه های خود او به روشنی آشکار است:

"روز سوم، ابراهیم چشمانش را برافراشت و آنجا را از دور دید. آنگاه به نوکرانش گفت: «شما همین جا نزد الاغ بمانید تا من با پسر بدانجا برویم، و پرستش کرده، نزد شما باز آییم.»" (پیدایش ۲۳: ٤-٥ هزاره نو)

چرا ابراهیم می گوید: "نزد شما بازآییم؟" اگر قرار بود اسحاق را به مرگ بسپارد، چه طور می گوید "ما" برمی گردیم؟ این ایمان اوست که سخن می گوید. او به واسطه ی ایمان به این بیان خدا که وعده بود از اسحاق ملتی بزرگ ایجاد می کند، باور داشت. بنابراین ابراهیم نتیجه گرفت که خدا اسحاق را از میان خاکسترهای قربانی برخواهد خیزانید. نویسنده ی عبرانیان به ما می گوید:

"با ایمان بود که ابراهیم هنگامی که آزموده شد، اسحاق را به عنوان قربانی تقدیم کرد؛ و او که وعده ها را پذیرفته بود حاضر شد پسر یگانه ی خود را قربانی کند، همان را که درباره اش گفته شده بود: «نسل تو از اسحاق محسوب خواهد شد.» ابراهیم چنین اندیشید که خدا قادر است حتی مردگان را زنده کند، و می توان گفت که به نوعی اسحاق را از مرگ بازیافت." (عبرانیان ۱۱: ۱۲-۱۹)

ابراهیم مذبح را ساخت، دست و پاهای اسحاق را بست، پسر را روی

مذبح نهاد و چاقویش را بلند کرد، او کاملا برای قربانی کردن اسحاق آماده بود. آن گاه خدا از آسمان او را خطاب کرده: "فرشته گفت: «دست بر پسر دراز مکن و کاری با او نداشته باش! اکنون میدانم که از خدا میترسی، زیرا پسرت، آری یگانه پسرت را، از من دریغ نداشتی.»" (پیدایش ۲۲: ۱۲ هزاره نو) عمل همسوی ایمان ابراهیم گواهی بود بر این که او به راستی ترس خداوند در دلش است و به کلام او بالاتر از هر چیز دیگری باور دارد. اعمال او صرفا گواهی بر ایمان او بودند.

به همین دلیل یعقوب درباره ی ابراهیم میگوید:

"میبینی که ایمان و اعمال او با هم عمل می کردند، و ایمان او با اعمالش کامل شد. و آن نوشته تحقق یافت که می گوید: «ابراهیم به خدا ایمان آورد و این برای او پارسایی شمرده شد،» و او دوست خدا خوانده شد. پس می بینید با اعمال است که پارسایی انسان ثابت می شود، نه با ایمانِ تنها." (یعقوب ۲: ۲۲–۲۶)

خداوند داستان ابراهیم را برای تعلیم ایمان به ما در عهد جدید برگزید. به همین دلیل پولس می نویسد که "این فقط برای ابراهیم نیست، برای ما نیز هست" (رومیان ٤: ٢٣–٢٤ را بخوانید).

این اصول برای ما نیز بسیار کاربرد دارد، زیرا ایمان واقعی فقط از خود حرف نمی زند، عملی همسو و منطبق دارد و در نهایت قدرت فیض را آشکار می سازد.

#### دنبال کردن نمونه ی ابراهیم

بیایید یک بار دیگر به قیاس لوله ی آب بازگردیم. آنچه را که ما واقعا خواستارش هستیم، لوله ی ایمان نیست بلکه آب فیض است که از شیر خارج می شود. لوله صرفا یک مسیر گذر است که آنچه را واقعا به آن نیاز داریم می آورد. بنابراین هدف نهایی ایمان نیست، بلکه نتیجه ی ایمان یعنی فیض است. به وسیله ی فیض بخشیده شده ایم، به شباهت او تبدیل یافته ایم و برای زندگی پارسایانه قدرت یافته ایم و می توانیم با نیروی آن آسمان را به زمین بیاوریم. به طور خلاصه، فیض قدرت داشتن یک زندگی خارق العاده

را می بخشد که خدا را خشنود می سازد.

کسانی که بر پایه ی شریعت زندگی میکردند و پولس مجبور بود با آن ها مدام برخورد کند، فکر می کردند که پارسایی از طریق کارهای ما به دست می آید. اگر کارهای خوب می کردیم، فرامین موسا را نگاه می داشتیم و از قوانین خدا تخطی نمی کردیم، اجازه و شایستگی ورود به آسمان را می یافتیم. از آن جایی که این کار به جز برای عیسا برای همه غیرممکن است، این تعلیم قدرت و آزادی فردی را می ربود.

این طرز فکر می تواند بر زندگی مسیحیان نیز سایه بیافکند. ممکن است افراد باور کنند که به واسطه ی فیض خدا از جهنم نجات یافته اند، اما از طریق طرف دیگر به اشتباه باور دارند که تنها اگر تمام فرامین خدا را از طریق قدرت خودشان حفظ کنند، می توانند برکات او را دریافت نمایند. البته این نوع نگرش مجددا افراد را در صندلی راننده می نشاند، زیرا انگار با تلاش و نیکویی است که می توانیم شایسته ی برکات خدا گردیم.

این نگرش، قانون زده است و ما را از ایمان راستین و قدرت فیض باز میدارد. این واپس گرایی از آن چیزی است که در مورد ابراهیم شاهد بودیم. او نخست ایمان آورد، سپس برای آن زندگی قدرت یافت. پولس خطاب به کسانی که به دام قانون زدگی می افتند، می نویسد: "آیا تا این حد نادانید که با روح آغاز کردید و اکنون می خواهید با تلاش انسانی به مقصد برسید؟" (غلاطیان ۳: ۳)

ایمان راستین می داند که پارسایی و خداپسندانه بودن، محصول فیض است که تنها به وسیله ی ایمان به آنچه خدا گفته (کلام مکشوف او) قابل دسترس است. اگر باور داشته باشیم، پیامدش قدرت یافتن است و مادامی که انتخاب کنیم تا نه بر حسب جسم بلکه بر حسب روح یعنی جایی که فیض در آن است، زیست نماییم، زندگی مان خدا را خشنود می سازد و در نتیجه برکات جاری می شوند. کفایت از جانب خداست، وگرنه تلاش های انسانی ما [هیچ گاه] کافی نخواهد بود. می دانیم که قدرت یافته ایم و به آن وابسته ایم. می دانیم که تورانایی ای داریم که بدون فیض قابل دسترسی نیست.

#### تقلاهای خودم

زمانی که مردی جوان بودم، پدرم مرا برای دیدن فیلم ده فرمان با بازی چارلتون هوستون برد. در طول فیلم دچار الزام وحشتناکی شده بودم. من یک نوجوان شورشی بودم که زندگی خداپسندانه ای نداشتم و فیلم، گناه مرا آشکار میکرد. وقتی صحنه ای از فیلم را دیدم که در آن زمین دهان باز کرد و داتان و دوستان شورشی اش را بلعید و به درون جهنم افکند، وحشت کردم.

مثل یک دیوانه توبه کنان برای گناهان بسیارم از سالن نمایش بیرون آمدم. تصمیمی جدی گرفتم که از آن روز به بعد زندگی خداپسندانه ای داشته باشم. در نتیجه زندگیم عوض شد؛ البته برای حدود یک هفته. پس از این مدت، دوباره به همان رفتارهای گذشته ام بازگشتم. چرا نتوانستم آن گونه که می خواستم زندگی کنم؟ پاسخ ساده است؛ من به وسیله ی فیض نیرومند نشده بودم. توبه بود اما فیض نبود. زیرا هنوز زندگیم را از راه ایمان به عیسای مسیح نسپرده بودم. من هنوز همان طبیعت گناه آلود را داشتم.

چند سال بعد، عیسای مسیح را به عنوان خداوند زندگیم پذیرفتم. من حقیقتا ایمان آوردم و زندگی ام را به او سپردم. اکنون می دیدم که بعضی چیزها و الگوهای رفتاری در زندگی ام عوض می شوند. با این وجود هنوز در بسیاری از بخش ها، زندگی مسیحی بدون قدرتی داشتم، زیرا نمی دانستم چه چیزی در درون من است. درباره ی طبیعت تازه ام نمی دانستم و آگاه نبودم که در مسیح از نظر خدا پارسا شمرده شده ام. تنها می دانستم بخشیده شده ام و دیگر به برزخ و جهنم نخواهم رفت.

پس از مدتی، اهمیت زندگی خداپسندانه و مقدس را آموختم. از آن جایی که در خشنودی خدا اشتیاق و تعصب زیادی داشتم، شروع به مطالبه ی یک زندگی مقدس از خودم و دیگران نمودم. این کار یک کابوس و خرابکاری صرف بود. من نزدیکانم را معذب می کردم و بسیاری از آن ها از من دوری می کردند. من ناملایم، قانون زده، افراطی و فاقد حس شفقت بودم. من در روح شروع کرده بودم اما اکنون تلاش می کردم با نیروی خودم کار را کامل کنم.

با گذشت زمان خدا از طریق کلامش بر من آنچه را که در این فصل نوشتم، اشكار ساخت. دريافتم كه قدرت و كفايت از اوست، نه از من. درست همان طور که پس از مشاهده ی فیلم ده فرمان نتوانستم زندگی مقدس و خدایسندانه ای داشته باشم، به عنوان یک ایمان دار نیز نتوانستم بدون دسترسی به فیض از طریق ایمان، خدا را به شکلی شایسته خدمت نمایم. به طور خلاصه، من تلاش مىكردم تا بدون قدرت فيض، زندگى خداپسندانه اى داشته باشم، و نتوانستم. خدا در كلامش مي گويد كه قوم او از "عدم معرفت" هلاک شده یا به اسیری رفته اند. (هوشع ٤: ٦ و اشعیا ٥: ١٣ را بخوانید) من معرفتی نسبت به قدرت فیض نداشتم زیرا فیض در قلب من هستی و اصالت وجودی نداشت، بنابراین، قطعا به قدرت آن که عاجزانه نیازمندش بودم، دسترسى نداشتم. بدون ايمان قادر نبودم زندگى اى داشته باشم كه خدا را خشنود سازد، با وجود این که به خون عیسا باور داشتم که مرا از همه ی گناهانم پاک ساخته و به من اجازه ی ورود به آسمان را داده است. همانند بسیاری دیگر، من می دانستم یک مسیحی هستم که به وسیله ی فیض نجات یافته ام، اما بسیار عادی زندگی می کردم و در خیلی جنبه ها، زندگی شکست خورده ای داشتم.

ما باید با این حقایق روبه رو شویم، ما نمی توانیم با توانایی خود زندگی خداپسندانه ای داشته باشیم، و قادر نیستیم با نیروی خود خدا را خشنود سازیم. ما باید نمونه ی ابراهیم را به یاد داشته باشیم. او تصمیم گرفته نه بر اساس شرایط طبیعی ای که به او دیکته می کردند قادر به انجام آن کار نیست، زندگی نکند، بلکه بر اساس آنچه خدا گفته بود، عمل کرد. ابراهیم ایمان داشت. این همه ی کاری بود که او می توانست انجام دهد، و این بیش از اندازه است. همان طور که برای ساره و ابراهیم به دنیا آوردن یک فرزند غیرممکن می نمود. برای من و شما هم انجام نقشه ی خدا برای زندگی مان در سطح توانایی های خودمان، شدنی نیست. تنها راه حل، به سادگی فروتن ساختن خویش و ایمان داشتن است. وقتی چنین می کنیم، با سادگی ایمان به قدرت عظیم و برتر عیسا متصل می شویم. این تفاوت کسی است که از اسارت ها و بستگی های دنیا جدا شده و فردی که هنوز اسیر آن است؛ فرد نخست ایمان دارد، دومی ندارد. بدون ایمان، تحصیل رضامندی و خشنود ساختن خدا غیرممکن است. بدون ایمان و فیض، به شکلی عادی و معمولی ندگی خواهیم کرد نه خارقالعاده.



#### تاملاتی برای سفری خارق العاده

آیا تجربه ی قدرت کلام خدا را در زندگی تان داشته اید؟ برخی را به عنوان نمونه بنویسید.

فکر میکنید اگر در وسط آن توفان سخت دریای جلیل شما در آن قایق نشسته بودید، چه واکنشی نشان می دادید؟

به چه روش هایی می توانید لوله ی ایمان را به زندگی تان باز کنید تا فیض خدا آزادانه تر جاری شود؟

#### فصل سيزدهم

# فراتر از درک

فیض اگرچه رایگان بخشیده می شود، اما از طریق ایمان قابل دسترسی است و از طریق ایمان به آن متصل می شویم. اگر این حقیقت را در قلب و فکر خود جای دهید، از هدایت غلط با احساسات نادرست، شرایط متضاد یا دروغ های دشمن اجتناب خواهید کرد. خلاصه این که مهم نیست چه قدر زیبا، مشتاق، فعال و بی ریا هستیم، همه چیز فقط به ایمان ما به کلام خدا ربط دارد.

"زيرا در انجيل، آن پارسايي كه از خداست بهظهور ميرسد، كه از آغاز تا به انجام بر پايهٔ ايمان است. چنانكه نوشته شده است: «پارسا به ايمان زيست خواهد كرد.»" (روميان ۱: ۱۷)

تمام گام های ما در مسیحیت، از روزی که به خانواده ی الاهی می پیوندیم، تا روزی که او را رودر رو می بینیم، همه مربوط به ایمان ما به کلام خدا و قرار دادن آن در جایگاهی است بالاتر از آنچه می بینیم، می شنویم و تجربه می کنیم. توجه کنید که مدام تکرار می کنم "همه مربوط است". من غلو نمی کنم، در واقع همه چیز مربوط به ایمان است. یه همین دلیل به ما گفته شده: "اما شخص پارسای من به ایمان زیست خواهد کرد. " (عبرانیان ۱۰ ۸۲)

#### خدا فیض را به فروتنان می بخشد

شاید بپرسید: "اما فروتنی چه می شود؟" آیا کتاب مقدس نمی گوید: "اما فروتنان را فیض می بخشد" (یعقوب ٤: ٦)؟ چه کسی فروتن است؟ کسانی که ایمان دارند و خواسته های خدا را برتر از احساس، افکار یا خواسته های خود قرار داده و اطاعت می کنند. به ما گفته شده:

"اینک جان مرد متکبر در او راست نمی باشد، امّا مرد عادل به ایمان خود زیست خواهد نمود." (حبقوق ۲: ٤)

کتاب مقدس غرور و ایمان را در تقابل با هم تصور می کند. این آیه می توانست این گونه نوشته شود: "اینک جان مردی که فروتن نیست، در او راست نمی باشد، اما مرد عادل به ایمان زیست خواهد کرد." واضح است که فروتنی و ایمان در کنار هم قرار دارند و در نتیجه غرور و بی ایمانی نیز در کنار هم قرار می گیرند. به خدا ایمان نداشتن بهتر از این است که بگوییم او را بهتر از خودش می شناسیم و به قضاوت خود بیش تر اعتماد داشته باشیم. بی ایمانی هیچ چیز دیگری نیست به جز پوشاندن غرور. اجازه دهید موضوع را روشن کنم. زمانی که اسراییل در بیابان بودند، جاسوس ها ماموریت یافتند تا رفته و شرایط سرزمین وعده را برای فرزندان اسراییل تحقیق کنند. خدا به موسا گفت: "مردانی بفرست تا سرزمین کنعان را که به بنی اسراییل می دهم، تجسس کنند." (اعداد ۱۳ ۲ کفراره نو)

دوازده رهبر (از هر قبیله یک نفر) فرستاده شدند، با این و جود ده نفر از آن ها خیلی فروتن و ۲ نفر بسیار مغرور بودند (شوخی می کنم)! گروه، پس از چهل روز بررسی از سرزمین وعده بازگشتند. ده مرد فروتن ابتدا جلو آمده و گفتند: "ما آن سرزمین را تجسس کردیم، به درستی که شیر و شهد از آن جاری است. به میوه ای که از آن جا آورده ایم، نگاه کنید! اما آن ها لشکری نیرومند از غول ها دارند، آن ها جنگاورانی ماهرند که سلاح هایی به مراتب بهتر از ما دارند. باید با حقیقت رودر رو شد: ما فقط یک گروهیم که تازگی از بردگی آزاد شدهایم. ما باید به فکر زن و بچه هایمان باشیم. چه طور می توانیم اجازه بدهیم عزیزان مان مورد ظلم قرار گیرند. ممکن است به آن ها تجاوز کنند یا شکنجه شوند. و به یقین کشته شوند؟ ما باید پدران و همسران خوبی باشیم و این حقایق را به تو گزارش کنیم: غیرممکن ا ست

آن سرزمین را بگیریم." (اعداد ۱۳ و ۱۶ را بخوانید)

جماعت، حکمت و فروتنی این مردان را ستودند و حتا برایشان دست زدند. مطمئنم که بسیاری از پدران و مادرانی که گزارش آنها را شنیدند، از رفتار فروتنانه و ملایم آنها بسیار سپاس گزار بودند. مردم اسراییل با گفتن این حرف خودشان را راحت کردند: "ما خیلی خوشحالیم که این مردان قبل از ما رفتند. چه رهبران بزرگی! آنها خودخواه نبودند، حاضر نشدند تا ما در سختی بیفتیم. اگر آنها چنین احساسی نداشتند، چه بر سر ما می رفت؟"

ناگهان رهبران "مغرور"، كاليب و يوشع حرف آن ها را قطع كردند و گفتند: "يك دقيقه صبر كنيد! داريد چه كار مى كنيد؟ لازم است ما همين الان برويم و آن سرزمين را فتح كنيم. ما قادريم اين كار را انجام دهيم! ما كلام خدا را داريم كه اين سرزمين را به ما وعده داده است. باييد برويم!"

می توانید تصور کنید که آن ده رهبر دیگر به حرف های کالیب و یوشع چه واکنشی نشان می دادند؟ "درباره ی چه حرف می زنید؟ ساکت شوید، ای آدم های خودنما! عقلتان را از دست دادهاید؟ همه ی ما آن لشکریان و جنگجویان را دیدیم. ما یک مشت برده ایم و برای آن ها هیچ هستیم. شما زن و بچه های ما و رفاه و سعادت قوم مان را در نظر نمی گیرید. شما متکبر، کله خر و آرمان گرا هستید!"

جمعیت نفس راحتی کشیدند. اوه، خدا را شکر به خاطر این افراد حکیم که محکم هستند و عقب نکشیدند. ما بسیار خوش شانسیم که اکثریت رهبران مان فروتن و محتاط اند. می توانید تصورش را بکنید اگر همه مثل کالیب و یوشع خودنما بودند، چه بر سر ما می آمد؟"

ناگهان خدا به میان آمد و گفت: "تا به کی این قوم مرا خوار می شمارند؟ و تا به کی با وجود تمام آیاتی که در میان ایشان به عمل آورده ام، به من ایمان نمی آورند؟" (اعداد ۱۲ ۱۲ هزار نو) مشخص است که خدا از آنان راضی نبود. آنچه که فروتنی به نظر می آمد، به هیچ وجه فروتنی نبود. در واقع ناباوری آن ها، غرور بود. آن ها همه چیز را بر پایه ی توانایی های خود محاسبه کرده بودند. خدا در جای دیگر از طریق ارمیای نبی می گوید: "ملعون باد کسی که به انسان توکل دارد و بشر را اعتماد خویش سازد... مبارک باد کسی که بر خداوند توکل دارد و خداوند اعتماد او باشد" (ارمیا مبارک باد کسی که بر خداوند توکل دارد و خداوند اعتماد او باشد" (ارمیا دیدند که آن ها چه قدر بزرگ و غول هستند

و پیش بینی خود را در جنگ بر پایه ی نیروی انسانی گذاشتند. اما یوشع و کالیب دیدند که خدا در برابر دشمنان چه بزرگ است و تمام برآورد خود را بر پایه ی قدرت خدا گذاشتند. این دو تن در نهایت مبارک شدند؛ و آن ده تن ملعون گشتند. بنابراین کدام یک از رهبران حقیقتا فروتن بودند و کدام مغرور؟ در چشم خداوند، آن ده نفر مغرور بودند و فقط آن دو نفر فروتن بودند.

فروتنی اصیل، داشتن ایمان به خداوند است، زیرا باید به توانایی او تکیه کنید نه خودتان. به همین دلیل خدا می گوید: "اینک جان متکبر در او راست نمی باشد. اما مرد عادل به ایمان خود زیست خواهد نمود."

#### استوار شده در ایمان

برای هر یک از ما مهم است که در "ایمان استوار" شویم. (کولسیان ۲: ۷) اگر در ایمان خود مستحکم شده باشیم، به سادگی از قلب و مقصود خدا جنبش نخواهیم خورد. ماموریت پولس برای کسانی که به نزدشان فرستاده شده بود – که مطمئنا شامل ما هم می شود – این بود که "هر کاستی ایمان شما را برطرف سازیم" (اول تسالونیکیان ۳: ۱۰) در ترجمه ی دیگری کلمات پولس به این شکل آمده است: "تا هر کاستی و عدم کمالی را در ایمانتان مرمت کرده و نیکو بسازم" این همان هدفی است که مرا به نگارش این کتاب برانگیخت، من مکاشفات عهد جدید را در این ارتباط که در مسیح که هستیم و چه نوانایی هایی داریم، با دقت ردگیری می کنم. وقتی منظم و با قاعده این پرده برداری از فیض را می خوانید، هویت خودتان را کشف می کنید و من مطمئن هستم، ایمان تان مستحکم خواهد شد.

یک مثال می تواند در روشن تر شدن موضوع ما را یاری دهد. تصور کنید به عنوان پسر یک پادشاه متولد شده اید، سرنوشت شما گذاشتن تاج پادشاهی و حکومت است، اما بلافاصله پس از تولد، کسانی شما را می دزدند و به ناحیه ی دورافتاده در حاشیه ی شهر می برد، بسیار دور از قصر. وقتی این افراد رذل شما را بزرگ می کنند مدام در گوشت تان می خوانند که در فقر به دنیا آمده اید و فردی ساده لوح، شکست خورده و مهم تر از همه یک

برده هستید. چه چیزی رخ خواهد داد؟ اگرچه اصل و نسبی شاهانه دارید، اما همچون یک برده رشد می کنید، زندگی می کنید، عمل می کنید، حرف می زنید و فکر می کنید.

سال ها می گذرد، پدرتان پادشاه، گروه هایی جست و جو برای شما فرستاده است. یک روز، بعد از دو دهه جست و جو در سراسر امپراتوری، یکی از گروه های جست و جو شما را پیدا کرده و آزادتان ساخته و به سوی قصر روانه تان می کند، جشنی عظیم برپا می شود زیرا وارث تاج و تخت به جایی که استحقاقش را دارد، بازگشته است. از حالا به بعد در مکان درست زندگی تان، تعلیمات فشرده ای گذاشته می شود تا الگوهای رفتاری شما را از یک برده به یک وارث تاج و تخت تغییر دهند. آیا می توانید روز اول خود را در قصر تجسم کنید؟ از تخت بلند می شوید و وارد باغ و اسطبل سلطنتی می شوید تا برای صبحانه ی خود غذا جمع کنید. به محض بازگشت با میوه، سبزیجات و شیر که در دستان تان گرفته اید، ملازمان تان می پرسند: "چه می کنید سرورم؟"

شما پاسخ مى دهيد: "فقط مى خواستم صبحانه بخورم"

آن ها پاسخ دهند: "اما شما خدمتکارانی برای انجام این کار دارید؛ شامل سرآشپز سلطنتی، که بهترین غذاها را در این سرزمین تهیه می کند." بعد به اتاق خود می روید تا تخت و اتاق را مرتب کنید و لباس هایتان را در وان حمام بشویید. یک بار دیگر ملازمان تان از شما می پرسند: "چه می کنید سرورم؟"

"دارم اتاقم را مرتب مي كنم و لباس هايم را تميز مي كنم."

آن ها مى گويند: "اما شما خرمتكارانى داريد كه اتاق و لباس تان را تميز مى كنند."

زمانی که اسیر بودید، در این موارد انتخاب دیگری نداشتید، این تنها راهی بود که اجازه داشتید مطابق آن زندگی کنید. شما مجبور بودید غذای اربابهای ظالم خود را بیاورید، پس مانده ی غذای آنها را بخورید و لباسهایتان را تمیز کنید و حتا نمی توانستید به لباسهای خودتان توجهی کنید. به عنوان یک برده کمترین احترام را تجربه کرده بودید. رفتار روز نخست تان در قصر وحشتناک بود، اما به سادگی تغییر کرد. زیاد دشوار نبود که به ملازمان تان اجازه دهید برایتان آشپزی و نظافت کنند. اما آنچه که سالها در لایههای وجودی شما تزریق شده، عوض کردنش کاری

به مراتب سخت تر است. این سطح فرآیند فکری شماست، هنوز باید به لایه های ژرف تری رسوخ کرد و آن را تبدیل کرد . روشی که فکر میکنید، برخوردتان با مردم، و تصمیم هایی که میگیرید همه باید عوض شوند. باید روی همه ی این ها کار کرده و تغییرشان داد. ذهنیت بردگی شما باید لایه لایه برداشته شود و با ذهنیت شاهانه جایگزین شود. اگرچه وارث تاج و تختید، اما هنوز در بسیاری سطوح بههمان رفتاری ادامه می دهید که تعلیم تان داده اند [اربابان و دزدان]. اگر قرار است همچون یک شاهزاده فکر کنید، ضمیر و باطن تان باید از نو برنامه ریزی شود. به شما باید هویت جدیدتان را بیاموزند و باید یاد بگیرید چه منابعی به عنوان شاهزاده در اختیارتان است. این کار به زمان و پشتکار نیاز دارد.

این دقیقا همان چیزی است که پولس بیان می کند. هر یک از ما در بردگی زاده شدیم تا "عادی" زندگی کنیم، اکنون آزاد شده ایم تا به شکلی خارق العاده فکر کرده و ایمان داشته باشیم. خواست پولس این بود که: "هر کاستی ایمان شما را برطرف سازم" (اول تسالونیکیان ۳: ۱۰) اگر باور داشته باشیم که تفاوتی بین ما و آن هایی که به وسیله ی فیض خدا آزاد نشده اند، وجود ندارد، آن گونه زندگی می کنیم که آن ها زندگی می کنند؛ یعنی به شکلی اعادی"! ما به شکلی که تعلیم یافته ایم زندگی می کنیم، اسیر سیستم دنیا. اما اگر اجازه دهیم کلام خدا چگونگی تصورمان نسبت به خودمان را دگرگون سازد، و حقیقتا از دل ایمان داشته باشیم، آن گاه شروع می کنیم به زندگی ای شبیه پادشاهی آسمان؛ یعنی ورود به قامرو خارق العادگی!

خدا تصوری را که از خود داریم، اصلاح می کند و ما را دوباره تعلیم می دهد تا به در کی از خود برسیم که در ذات و جوهر ما وجود دارد. کلام او می گوید:

" امّا شما ملتی برگزیده و کاهنانی هستید که پادشاهند؛ شما امّتی مقدّس و قومی متعلق به خدایید، تا فضایل او را اعلام کنید که شما را از تاریکی به نور حیرت انگیز خود فراخوانده است." (اول پطرس ۲: ۹)

همچنین به ما گفته شده:

"و از جانب عیسی مسیح، آن شاهد امین و نخستزاده از میان مردگان و فرمانروای پادشاهان جهان. بر او که ما را محبت میکند و با خون خود ما را از گناهانمان رهانیده است، و از ما یادشاهی ای ساخته و کاهنانی

ordinary 1

که خدمتگزار خدا و پدرش باشند، بر او جلال و قدرت باد، تا ابد. آمین." (مکاشفه ۱: ٥-٦)

و در جای دیگر میگوید:

"و روح خود با روح ما شهادت میدهد که ما فرزندان خداییم. و اگر فرزندانیم، پس وارثان نیز هستیم، یعنی وارثان خدا و همارث با مسیح. زیرا اگر در رنجهای مسیح شریک باشیم، در جلال او نیز شریک خواهیم بود." (رومیان ۸: ۱۵–۱۷)

شما وارثان پادشاه این جهانید! شما یکی از افراد خاندان سلطنتی هستید. شما جدا شده اید تا به عنوان پسران و دختران خدا حکم برانید. ما باید این را بدانیم و در قلب خود ایمان داشته باشیم، زیرا تنها به این وسیله می توانیم به قدرت طبیعت الاهی دسترسی داشته باشیم و پدر آسمانی خود را جلال دهیم.

تمام این ها درارتباط با باور حقیقی درباره ی خودمان است، زیرا اگر باور نداشته باشیم، نمی توانیم به فیض شگفت انگیز که خدا برایمان تدارک دیده، دسترسی داشته باشیم.

## عظمت قدرت او

اجزاه دهید، همان طور که نقش ایمان را در آوردن پادشاهی خدا بر زمین دیدیم، نگاهی دقیق تر به نقش ایمان در قدرت طبیعت تازه به ارثبرده مان بیاندازیم پولس با شجاعت بیان می کند: "اما به فیض خدا آنچه هستم، هستم..." (اول قرنتیان ۱۰: ۱۰) چه بیانی! گفتن این عبارت که "من هستم"، به این معناست که شما با اطمینان می دانید چه کسی هستید. این زبان ایمان است، نه شک، نه حیرانی و نه سردرگمی.

شما با اطمینان حرف می زنید، چون در درون تان می دانید که حقیقت دارد. و در نتیجه می توانید بگویید: "من هستم" و با گفتن این حرف در واقع می گویید: "شما می توانید مرا هر چه که دوست دارید خطاب کنید، می توانید تهمت بزنید که گذشته ی پستی داشته ام و خانواده ی من افراد بی اهمیتی بوده اند؛ می توانید بگویید من محکوم به شکست هستم. هیچ کدام از این ها برایم اهمیتی ندارد، زیرا می دانم چه کسی هستم. اطمینان من بر پایه ی آنچه برایم اهمیتی ندارد، زیرا می دانم چه کسی هستم. اطمینان من بر پایه ی آنچه

انجام داده ام یا آنچه شایسته اش هستم، نیست. من این را با ایمان دریافت کرده ام و من با عیسا یک هستم و این همه به خاطر فیض خداست."!

پولس نه فقط خودش در قدرت این آگاهی زندگی می کرد بلکه مجدانه دعا می کرد تا این باور در قلب همه ی مسیحیان قرار بگیرد. او به خدا التماس می کند که چشمان قلب ما را بگشاید تا:

"تا چشمان دلتان روشن شده، امیدی را که خدا شما را بدان فراخوانده است، بشناسید و به میراث غنی و پرجلال او در مقدّسان پیببرید، و از قدرت بینهایت عظیم او نسبت به ما که ایمان داریم، آگاه شوید. این قدرت، برخاسته از عمل نیروی مقتدر خداست که آن را در مسیح به کار گرفت، آن هنگام که او را از مردگان برخیزانید و در جایهای آسمانی، بر دست راست خود نشانید،" (افسسیان ۱: ۱۸-۲۰)

دعای پولس بسیار ژرف است. او می گوید قدرتی نامحدود و غیرقابل اندازه گیری در ما که ایمان داریم وجود دارد. واژه ی کلیدی "ایمان" است. به عبارت دیگر، این قدرت تنها در دسترس کسانی است که ایمان دارند. پولس در اصل دعا می کند که: "از خدا می خواهم به شما این توانایی را ببخشد که بدانید به وسیله ی فیض خداوند چه کسی هستید. چرا؟ چرا که اگر ایمان داشته باشید به قدرت و نفوذ این جهان غالب خواهید آمد."

یوحنا نور بیش تری به دعای پولس با گفتن این کلمات می تاباند:

"محبت به خدا همین است که از احکام او اطاعت کنیم و احکام او باری گران نیست. زیرا هر که از خدا زاده شده است، بر دنیا غلبه میابد و این است غلبهای که دنیا را مغلوب کرده است، یعنی ایمان ما." (اول یوجنا ٥: ٣-٤)

دلیلی که فرامین خدا سنگین نیست یا آن قدر مشکل نیستند، این است که از طریق فیض به ما قدرت و توانایی حفظ آن ها بخشیده شده است. قوانین خدا دیگر همانند دوران عهد عتیق بازدارنده نیستند، بلکه قدرت یافته ایم تا با خوشی در طریق های او زندگی کنیم و این توانایی تنها از طریق ایمان قابل دسترسی است. به هیمن دلیل یوحنا می گوید که "ایمان" غلبه و پیروزی است که دنیا را مغلوب ساخته. دنیایی که بی ایمانان را به اسیری و بردگی گناه کشانده است. برای همین به ما گفته شده: "با ایمان زندگی می کنیم، نه بر اساس آنچه می بینیم، می شنویم، می چشیم، لمس می کنیم یا می بوییم. هر آنچه در برابر کلام خداست، چیزی است که باید تغییر کند. تنها کلام

خدا جاودانی است، پس تمرکز ما بر آن چیزی است که او می گوید، نه بر شرایطی که مدام دستخوش تغییرند.

با این وجود، موضوع بسیار فراتر از آزادی از بردگی است. پولس همچنین با اشتیاق دعا می کند که ما "امیدی را که خدا ما را به آن فراخوانده، بشناسیم و به میراث غنی و پرجلال او در مقدسان پی ببریم." او دعا می کند ما دریابیم که نه فقط از بردگی گناه آزاد شده ایم، بلکه وارث پادشاهی آسمان نیز گشته ایم. به همین علت است که او بیان خود را این گونه ادامه می دهد که همان قدرت نامحدود و بی قیاسی که عیسا را از مردگان برخیزانید به ما داده شده است. تصور کنید چه قدر شگفت انگیز است.

واژه ی یونانی قدرت، dunamis است. این واژه را نیرو، توانایی و قدرت معنا کرده اند. فرهنگ واژگان انگلیسی – یونانی ثایر الله این واژه را این گونه تعریف می کند: "قدرت ساکن در چیزی به واسطه ی طبیعت خودش" این معنا، همراستای دعای پولس است. این یک قدرت وراثتی و ذاتی است. در انجیل یوحنا می خوانیم: "از پری او ما همه بهره مند شدیم، فیض از پی فیض " (۱: ۱۲) فیض خدا به ما طبیعتی تازه بخشیده که هیچ کاستی ای نسبت به کمال او ندارد، و قدرت ذاتی این طبیعت تازه همان قدرتی است که عیسا را ز مردگان برخیزانید. این حقیقت فراتر از درک و تصور ماست! همان قدرتی که عیسا را از مردگان برخیزانید در ما ساکن شده است. به همین دلیل است که اوراح شریر از کشف شما نسبت به فیضی که به شما بخشیده شده، می هراسند. به همین دلیل است که دشمن به شدت در تلاش است تا فیض می هراسند. به همین دلیل است که دشمن به شدت در تلاش است تا فیض را به "بیمه ی آتش سوزی" یا "یک پوشش بزرگ" تقلیل دهد. اگر دریابید کیستید، برخواهید خواست و تهدیدی بزرگ برای کارهای شریر خواهید بود. شما خارق العاده خواهید بود و خوشی عظیمی برای پدر آسمانی تان خواهید آورد.

اکنون می توانید دریابید که چرا عیسا می گوید: "آن که به من ایمان داشته باشد، او نیز کارهایی که من می کنم، خواهد کرد. و حتا کارهای بزرگ تر از آن خواهد کرد." (یوحنا ۱۶: ۱۲) ؟ او به ما می گوید: "اگر در من بمانید و کلام من در شما بماند، هر آنچه می خواهید، در خواست کنید که برآورده خواهد شد. جلال پدر من در این است که شما میوهٔ بسیار آورید؛ و اینگونه شاگرد من خواهید شد." (یوحنا ۲۵: ۷-۸) وقتی که ما آن گونه که

Thayer's Greek-English Lexion Y

عیسا زندگی کرد، زندگی کنیم، خدا جلال خواهد یافت؛ او با رنج کشیدن ما به خاطر عدم توانایی هایمان که عیسا بهایی عظیم برای آزادی ما از آن ها پرداخت، جلال نخواهد یافت. ما آفریده شده ایم تا در زندگی حکومت کنیم، بله، در زندگی حکم برانیم. به واژه های پولس گوش دهید:

"زیرا اگر به واسطهٔ نافرمانی یک انسان، مرگ از طریق او حکمرانی کرد، چقدر بیشتر آنان که فیض بیکران خدا و عطای پارسایی را دریافت کردهاند، توسط آن انسان دیگر، یعنی عیسی مسیح، در حیات حکم خواهند راند." (رومیان ٥: ۱۷)

معنای این آیه این است که ما باید به بالاتر از سطح عادی برویم. ما دیگر نباید در وضع موجود و طبیعی زندگی کنیم. ما افرادی تاثیرگذاریم نه پیرو و تاثیرپذیر! اگر معلم هستید، باید خلاقانه ترین و نوآورترین راههای دانش ارتباطی را پیدا کنید. معلمان دیگر باید از ابتکار و استعداد شما شگفت زده شوند. اگر طراح هستید، ایده های خلاقانه ی شما باید تازه، میخکوب کننده و عالى باشند. شما بايد در حيطه ي خود رهبر و پيشرو باشيد. به عنوان یک تاجر باید به ایده های بکر برسید و استراتژی بازیابی تان شما را در راس نمودار فروش قرار دهد. بايد ببينيد چه چيز سودآور است و چه چيز نيست. بايد بدانيد چه وقت بخريد و چه وقت بفروشيد. ديگران بايد سرشان را بخارانند و فكر كنند چرا شما موفق ابد. اگر يك زن خانه دار هستيد، بايد با ادراک ترین، دلسوزترین و حکیم ترین فرد در بین همسایگان تان باشید. دیگرانی که به واسطه ی فیض نجات نیافته اند، باید برای نصیحت و مشورت نزد شما بیابند. اگر فرزندان بیماری دارند، باید بر آن ها دست بگذارید تا به نام عیسا شفا یابند. در اصل به عنوان حاکمان زندگی، به نیازهای مردم با قدرت فراوان و عظیمی که در ماست، رسیدگی می کنیم. این پیروزی و غلبه ای است که بر دنیا غالب می آید و باعث می شود "باایمان "در این زندگی حکم برانیم!

چرا نباید ایمان داشته باشیم؟ چرا ایمان تا این حد بغرنج و پیچیده شده؟ چرا نباید به عنوان یک فرد پیروز از زندگی ای خداپسندانه لذت نبریم و در همه ی بخش اجتماع پیشتاز نباشیم؟ چرا نباید خلاق ترین، مبتکرترین، پیروزترین، و حکیم تریم افراد در زمین باشیم؟ چرا نباید با دلسوزی بیماران را شفا داده و اسیران را آزاد سازیم؟ این دعای پولس برای این است که

ما به مکاشفه ای از این قدرت متحیرکننده برسیم و بدانیم اگر ایمان داشته باشیم در اختیار ماست. به همین دلیل در ادامه می گوید:

"جلال باد بر او که میتواند به وسیلهٔ آن نیرو که در ما فعال است، بینهایت فزونتر از هر آنچه بخواهیم یا تصور کنیم، عمل کند. بر او در کلیسا و در مسیع عیسی، در تمامی نسلها، تا ابد جلال باد! آمین. " (افسسیان ۳: ۲۰–۲۱)

آیا این واژه ها را دریافتید؟ "او می تواند بی نهایت فزون تر از هر آنچه بخواهیم یا تصور کنیم، عمل کند" آیا می توانید صفاتی را که پولس برای توصیف عظمت آنچه خدا می تواند در ما و از طریق ما انجام دهد، بشنوید؟ و جالب تر، زیرا این فقط قدرت او نیست که هرازگاهی از تخت اش داده شود یا به ندرت توسط برخی از فرشتگان جاری شود. این تنها قدرتی خاص نیست که بر رسولان قرار گرفت تا زمانی که مسیح آن ها را فرستاد، بیماران را شفا دهند و مردگان را زنده کنند. نه، این قدرت اوست که در ما کار میکند و در ما ساکن است. این قدرت به واسطه ی روح او در طبیعت ما قرار گرفته است. وقتی در قلب خود به این مکاشفه برسیم، آن گاه در زندگی حکم خواهیم راند و بر قدرت ها و تاثیرات دنیا، غالب خواهیم آمد. به فراوانی میوه خواهیم آورد و به عنوان فرزندان عزیز خدا، او را سرمشق قرار می دهیم. کلمات پولس در ترجمه ی دیگری [AMP]به مراتب قوی تر و تاثیرگذارتر

"اكنون بر او كه ... به وسيله ى [عمل] نيروى [خودش]كه در ما فعال است، قادر است [مقصود او را تحقق بخشد] و بى نهايت فزون تر از هر آنچه [جرات و شهامت داشته باشيم كه] بخواهيم و يا فكر كنيم [بى نهايت فراتر از بالاترين دعاها، خواسته ها، افكار، اميدها و روياهاى ما] عمل كند، جلال باد." [۱] (افسسيان ۲: ۲۰–۲۱)

چه قدر این واژگان شگفت انگیزند، فقط بی نهایت فزون تر نه، بلکه بسیار بالاتر و ماورای آنچه بخواهیم یا فکر کنیم. پولس می گوید: "بی نهایت فراتر از بالاترین دعاها و خواسته ها، افکار و امیدها و رویاهای ما. لحظه ای صبر کنید و در این مورد تامل کنید. بی نهایت فراتر، از مرز درک ما گذشتن است، بی نهایت فراتر، ورود به قلمرو خارق العاده است! پس چرا نباید شاهد

۲ ترجمه مستقیما از متن AMP انجام شده است.

عملکرد بی درنگ این قدرت در بین مسیحیان باشیم؟

#### خدا قادر است؟

پاسخ را می تواند در یک یک واژه ی کوتاه که پولس مورد تاکید قرار می دهد، یافت: "می تواند" بگذارید از طریق مثالی درباره اش بیاندیشیم. می گویند که توفان و تندبادی شدید از شهر شما عبور کرده است. ویرانی در همه جا وجود دارد و برق هم قطع شده. بدتر از همه، آب سالم هم موجود نیست.

ارتش بلافاصله با کامیون حجم زیادی آب اشامیدنی می آورد. آن ها اعلام می کنند که "می توانند" [قادرند] هر مقدار آبی که می توانید حمل کنید، به شما بدهند. همه ی شما باید کانتینرهای خالی بیاورید و همه ی آن را با آب پر کنید. جالب است ببینید مردم چه واکنشی نشان می دهند. یک مرد با یک لیوان که از یک فروشگاه محلی پیش ار توفان تهیه کرده بود، به سمت تانکرها می آید. او از آن جا با کمتر از یک لیتر آب از آن جا می رود. دیگری با یک ظرف بزرگ تر می آید و با نزدیک به ٤لیتر آب از آن جا می رود. سپس نفر دیگری می اید که با خودش یک سطل آورده، او آنجا را با نزدیک به ۲۰ لیتر آب ترک می کند. بالاخره مردی می آید که یک وان بزرگ را عقب وانت اش گذاشته، او با ۱۹۰ لیتر آب تازه از آن جا می رود.

آن مرد با وان پر از آب به سمت خانه اش می راند، او در همسایگی مردی است که با الیوان آب به خانه برگشته بود. وقتی این مرد می فهمد که همسایه اش ۱۵۰ برابر او آب به دست آورده، خشمگین می شود. او به همسایه های دیگر، شهر و بالاخره ارتش شکایت می کند: "چرا به من آب بیش تری ندادید؟ چرا همسایه ی من آب بیش تری گرفت؟"

ژنرال مسئول عملیات پاسخ ساده ای به مرد می دهد: "ما اعلام کردیم که می توانیم [قادریم] هر مقدار آب که می توانید حمل کنید به شما بدهیم. چرا تو یک ظرف بزرگ نیاوردی؟"

این همان چیزی است که پولس با ما مطرح می کند. خدا "می تواند" این همان چیزی است که پولس با ما مطرح می کند. خدا "می تواند" این واژه آمده است. اما در ترجمه ی فارسی «می تواند» آمده است.

به وسیله ی آن نیرو که در ما فعال است، بی نهایت فزون تر از هر آنچه بخواهیم یا تصور کنیم، عمل کند. پس ظرفی که ما می توانیم فکر کنیم یا بخواهیم چه قدر است، و البته این با ایمانی که در قلب مان داریم، مطابقت دارد. مهم نیست فکرتان چه قدر بزرگ باشد و یا درخواست تان تا چه حد دور از دسترس، قدرت او در ما "می تواند"، "بیش تر" از آن انجام دهد. پس در اصل فکر ماست که قدرت خدا را که در ما ساکن است، محدود می کند.

اوه، ما چه قدر کم از آن قدرت استفاده کرده ایم و چه قدر از آن دوریم! چرا در مقیاس بزرگ تری فکر، تصور و دعا نمی کنیم؟ پاسخ ساده است: زیرا ایمان ما توسعه نیافته است. ما وعده های او را بررسی و باور نکرده ایم. ما تحت نفوذ و تاثیر دنیا، به جای کلام الهام شده ی خدا، بیش تر با احساسات، استدلال ها و تجربیت مان حرکت کرده ایم.

چرا موعظه هایمان از روی منبرها تا به این حد عادی و معمولی و حتا همچون شکست خوردههاست، در حالی که خدا چنین فیض عظیمی را از طریق ایمان در دسترس ما نهاده است؟ دشمن به شکلی خستگی ناپذیر می جنگد تا ما را از فیض راستین بازدارد. او هر کاری در توانش است می کند تا واعظان، خادمان، نویسندگان، شبانان و دیگر مسیحیان را مجاب کند تا از درک، تجربه های شخصی صحبت کنند و از زندگی کسانی نمونه بیاورند که در سطحی بسیار پایین تر از میراث شان زندگی کرده اند. این گروه آنچه را که برای درک و استدلال انسان ها توجیه پذیر و منطقی است و در گذشته تایید شده، اعلام کرده و تعلیم می دهند.

این یک اشتباه محض و آشکار است! ما باید به شباهت خداوند از جلال به جلال رشد کنیم. اگر دشمن بتواند ما را در اسارت تجربه های پیشین مان قرار دهد و آنچه را که کلام خدا به راستی بیان کرده باور نداشته و بروز ندهیم، آن گاه شیطان می تواند ما را از تبدیل شدن به افرادی قدرتمند و پرثمر بازدارد. او می تواند کلیسا را نیز از تجربه ی جلالی که خدا برایش می خواهد، بازدارد.

امروزه، به جای آن که کلیسا قدرت بزرگ تری از آنچه در کتاب اعمال توصیف شده، داشته باشد، به نظر می رسد بیش تر شبیه یک کلوپ اجتماعی است. در چنین وضعیتی، با وجود آن که ما مردمی هستیم که می خواهیم به دیگران کمک کنیم، اما آن را به آنچه در حد توان خودمان است، تقلیل می دهیم. این وضع چه تفاوتی با وضعیت آن ده جاسوس [در زمان موسا]

دارد؟ آن ها مشتاق اراده ی خدا بودند ولی فقط آنچه را می دیدند که با توان شان می توانستند به دست آورند. آن ها می پنداشتند که غیرممکن است و بر صدها هزار نفری که از منظر آن ها همه چیز را مشاهده می کردند، اثر گذاشتند. آن ها در نتیجه ی فقدان ایمان شان، هرگز وارد خواست خدا برای زندگی شان [سرزمین وعده] نشدند. آن ها در ایمان به خدا مردند اما از سرزوشتی که خدا برایشان رقم زده بود، دور افتادند.

بارها شاگردان می خواستند در کارهایی که عیسا می کرد، مانند غذا دادن به هزاران نفر، کمک به آسیب دیدگان و شفای بیماران، شراکت داشته باشند. در حالی که استادشان در انتهای قایق خوابیده بود، دل شان نمی خواست در توفان بمیرند. آن ها مدام شکست می خوردند زیرا تنها در خیال خود با نیروی خودشان می خواستند شراکت داشته باشند. اما پس از سه سال و نیم، تغییر کردند.

#### بهانه برای فقدان قدرت

اعضای کلیسای نخستین با این باور که نیرویی عظیم دارند، مشکلی نداشتند. ما پیش تر از ایمان دارانی ساده ای مانند استیفان که آزادانه در فیض خدا حرکت میکردند، صحبت کردیم. درباره ی او گفته شده: "استیفان پر از فیض و قدرت بود و معجزات و آیات عظیم در میان قوم بهظهور میآورد." (اعمال ۲: ۸) استیفان یکی از رسولان یا حتا شبان نبود. او یکی از اعضای عادی کلیسا بود که به عنوان پیشخدمت در یک رستوران کار می کرد!

اگر کلیسای نخستین به چنین شکلی زندگی می کردند، چرا ما امروزه این همه درگیر هستیم؟ پاسخ پیچیده نیست: آن ها عیسا را به عنوان الگوی خود داشتند. آن ها دیده بودند که او چه می توانست بکند. بنابراین شیطان نمی توانست قوم خدا را مجاب کند که آن قدرت محو و نابود شده است. آن ها ایده های نادرست یا تجربه ی کسانی که می توانستند علیه ایشان بجنگند را نداشتند. آن ها به سادگی باور می کردند.

ما امروزه اجازه می دهیم آنچه را که مردم می اندیشند یا می گویند،

جایگزین حقیقت شود. اکنون این جور چیزها را مدام می شنویم:

پدربزرگ جو یک خادم بود و برای شفای کسی دعا کرد، اما آن فرد مرد."

"عمه ی روت از خدا درخواست می کرد که بچه اش را نجات دهد، اما به جایی نرسید."

"دوست من – سام – از خدا خواست تا درد پشتش را شفا بدهد، اما بیست سال است که هنوز از آن درد رنج می برد."

ما این داستان ها را می شنویم و نتیجه می گیریم در کتاب مقدس توضیح داده نمی شود که چرا قدرت فیض برای هر ایمان داری نیست و یا دیگر در دسترس نیست. این توضیحات ممکن است ما را آرام کند، اما دروغ اند. پس به جای آن که شجاعانه در ایمان عمل کنیم، از خدا بیش تر درخواست نمی کنیم زیرا نمی خواهیم دچار نومیدی یا شکست شویم [چون ایمان نداریم، از شکست می هراسیم]. چرا باید خودمان را برای درخواست به زحمت بیاندازیم در حالی که انتظار دریافت نداریم؟ اگرچه وقتی شرایطی پیش آید که در تنگنا گیر افتاده باشیم، عاقبت درخواست می کنیم، اما این خواستن بیش تر از سر ناچاری است نه ایمان.

از شاگردان نخستین این عذر و بهانه ها پذیرفته نمی شد. اگر در ایمان شان شکست می خوردند، عیسا می گفت: "شماای کم ایمانان". یا "شماای بی ایمانان".

پس از صعود عیسا به آسمان، شاگردی همچون پطرس موارد فراوان تازه ای را برای یادآوری داشت. فقط یک یا دو سال قبل دیده بود که عیسا بر روی آب راه می رود و فریاد زده بود: "سرور من، اگر تویی، مرا بگو تا روی آب نزد تو بیایم" (متا ۱۶: ۲۸) عیسا او را فراخوانده بود و پطرس روی آب راه رفته بود. اما وقتی توجه اش را بادی شدید به خود معطوف کرد و چشمانش را از عیسا برگرفت، وحشت زده شد و شروع به غرق شدن در آب نمود. عیسا او را نجات داد و گفت: "ای کم ایمان، چرا شک کردی؟" (متا ۱۶: ۲۸) دیگران به پطرس می گفتند که کاملا شکست خورده، اما من موافق نیستم. شاگردان دیگری هم بودند که به دلیل "نداشتن ایمان" این فرصت بزرگ را از دست دادند و در قایق نشستند. دست کم پطرس این جرات را داشت تا با "ایمان اندکش" کمی روی آب راه برود. هرچند به وسیله ی استادش برای کم ایمانی اش توبیخ شد.

این درس ایمان برای پطرس، خاطره ای دور نبود. شبیه ما که آنچه را که در سفرهای یکی دو سال گذشته انجام داده ایم، به یاد می آوریم. امروز چه اتفاقی می افتد؟ چه تعداد هنوز در قایق اند و می ترسند که درخواست کنند:

"اگر این جسارت و جرات کمک به دیگران از توست، خداوندا، فرمان بده تا از قایق بیرون بیایم."

موارد دیگری هست که عیسا به شدت شاگردان را برای نداشتن ایمان توبیخ نموده است. یک بار از کوه پایین می آمد که پدری جلوی او را گرفت و او پرسید چرا شاگردانش نتوانسه اند پسرش را که قبلا به صرع مبتلا بود، شفا دهند. ببینید عیسا به شاگردانش چه می گوید: "ای نسل بی ایمان و منحرف، تا به کی با شما باشم و تحملتان کنم؟" (متا ۱۷: ۱۷) عیسا افراد خود -یعنی شاگردان را- با چنین بیانی توبیخ نمود. می توانید تصور کنید که عیسا به شما نگاه کرده و بگوید: "چه قدر باید متحمل توی بی ایمان باشم؟!" آن گاه عیسا از شاگردان روی برتافت، پسر مرد را شفا داد و او را به پدرش بازگرداند.

شاگردان گیج شده بودند، به نزد عیسا رفتند و پرسیدند چرا نتوانسته اند پسر را شفا دهند. عیسا به سادگی گفت: "از آن رو که ایمان تان کم است" (آیه ۲۰) رمانی که عیسا در جسم بین آن ها بود، شاگردان نمی توانستند یک توضیح روحانی به نظر زیبا را ارائه دهند، شبیه "خب، فیض خدا حقیقتا در مورد این شرایط کاربردی ندارد، زیرا برخی بیماری هاست که خدا می خواهد با آن ها زندگی کنیم تا او بتواند برخی تعالیم را به ما بدهد." چه مضحک! اگر ما حقیقتا باور داریم که خدا می خواهد چیزی را از طریق امراض زشت تعلیم دهد، پس چرا هنوز به دکتر می رویم و دارو می گیریم؟ چرا علیه خدا می جنگیم؟ اگر او در حال تعلیم چیزی است، پس با دکتر رفتن و درمان شدن، با درس او نجنگیم. می بینید چه قدر این تفکر بی معناست!

خدا این موضوع را کاملا روشن ساخته: "ای عزیز، دعایم این است که از هر جهت کامیاب باشی و در تندرستی بهسر بَری، همچنان که جانت نیز کامیاب است." (سوم یوحنا ۲) در جای دیگر گفته شده: "ای جان من، خداوند را متبارک بخوان و هیچ یک از همهٔ احسانهایش را فراموش مکن! که همهٔ گناهانت را میآمرزد، و همهٔ بیماریهایت را شفا می بخشد! (مزمور ۱۰۳: ۲-۳) در همان جمله ای که گفته شده گناهان مان

را می آمرزد، نوشته شده که همه ی بیماری هایت (نه فقط برخی) را شفا می بخشد. چرا نمی گوییم: "خب، خدا می خواهد با نبخشیدن این گناه، درسی به ما بدهد، پس اجازه داده من هنوز اسیر آن باشم؟" چه بی معنا! اگر عیسا در میان ما می ایستاد، همچنان که بین شاگردان بود، اجازه می داد بدانیم باور به این که خدا نمی خواهد شفا یابیم، مضحک است.

شاگردان قادر نبودند آن پسر [مصروع] را شفا دهند و عیسا آنچنان که دیدید خطاب شان کرد. آن ها نمی توانستند بگویند "می دانی، من دایی فرد را به یاد می آورم، او شبان بود. او به من گفت که شفا درمورد شفای جسمانی نیست بلکه در مورد شفای روحی و عاطفی است"، شوخی می کنید؟ احتمالا عیسا پس از گفتن این حرف به آن ها نگاهی می کرد و می گفت: "تا به کی باید متحمل شما باشم؟"

بر اساس این تجربه، شاگردان نمی توانستند قدرت فیض را بی اعتبار کنند. آن ها عیسا را داشتند که مدام به یادشان می آورد:

"ايمان تان كجاست؟" (لوقا ٨: ٢٥)

"آیا هنوز ایمان ندارید؟" (مرقس ٤: ٤٠)

"ای سست ایمانان!" (متا ۲: ۳۰)

"ای کم ایمانان، چرا این چنین ترسانید" (متا ۸: ۲۸)

"ای کم ایمان، چرا شک کردی؟" (متا ۱۶: ۳۱)

پس از موقعیت دیگری که فقدان ایمان آن ها را روشن ساخت، عیسا خطاب به آن ها گفت: "ای سست ایمانان" (متا ۱۲: ۸). او این بهانه های آبکی ای که امروزه می تراشیم را تحمل نمی کرد. او آن قدر شاگردان را دوست داشت که می خواست آن ها را از تفکر گمراهی که ایمان شان را تخریب می کرد، مصون بدارد.

باید دریابیم که ما درگیر تعالیم و تئوری هایی هستیم که ایمان مان را دزدیده است. اگر عیسا در کلیساهای امروز امریکا بود، چه می گفت؟ احتمالا عیسا را با چهره ای مهربان و ملایم تصور می کنید که به فقدان ایمان شما می نگرد. اما حقیقت این است که "عیسای مسیح دیروز و امروز و تا ابد همان است." (عبرانیان ۱۳: ۸) او یک سرسوزنی هم عوض نشده، و با همان خشونتی که در روی زمین بود، با بی ایمانی ما برخورد می کند.

روح القدس امروز این جاست، اما صدای او به سادگی می تواند خاموش شود. او این جاست تا نه از خودش بلکه آنچه را که عیسا گفته، بگوید. بخش

دشوار همین است، زیرا جسما در بین ما نیست، و ما می توانیم بیان محکم و سخت او از حقایق را که از طریق روح القدس به ما می گوید، نادیده بگیریم. چه وحشتناک! بیایید صادق باشیم. آیا نسبت به او [روح القدس]گوش شنوا داریم؟ آیا حقیقتا همانند کلیسای نخستین با عیسا خدمت می کنیم؟ نمی توانیم از پاسخ به این پرسش های دشوار شانه خالی کنیم.

## ایمان در نام او

کلیسای نخستین نمی توانستند به راحتی برای دزدیده شدن ایمان خودشان و دیگران عذر و بهانه بتراشند. قبلا به این موضوع اشاره کردم، اما می خواهم نگاهی دقیق تر به آن بیاندازم. آیا مرد مفلوجی را که در ورودی معبد گدایی می کرد به یاد دارید؟

"چون او پطِرُس و یوحنا را دید که میخواهند به معبد درآیند، از آنان صدقه خواست. پطرُس و یوحنا بر وی چشم دوختند؛ پطرُس گفت: «به ما بنگرا» پس آن مرد بر ایشان نظر انداخت و منتظر بود چیزی به او بدهند. امّا پطرُس به وی گفت: «مرا زر و سیم نیست، امّا آنچه دارم به تو میدهم!»" (اعمال ۳: ۳-۱)

پطرس کیسه ای پر از پول نداشت اما چیزی به مراتب بهتر داشت؛ یعنی فیض خداوند. ببینید یطرس در ادامه چه می کند:

"امّا پطِرُس به وی گفت: «مرا زر و سیم نیست، امّا آنچه دارم به تو می دهم! به نام عیسا مسیح ناصری برخیز و راه برو!» سپس دست راست مرد را گرفت و او برخیزانید. همان دم پاها و ساقهای او قوّت گرفت و از جا جست و بر پاهای خود ایستاده، به راه افتاد. سپس جست و خیزکنان و خدا را حمدگویان، با ایشان وارد معبد شد." (آیات ۱-۸)

عیسا به پطرس و دیگران شاگردان خود گفته بود که وقتی پادشاهی خدا می آید، اراده ی او در زمین آن چنان که در آسمان است، انجام می شود. پطرس اراده ی او در زمین آنچنان که در آسمان است، انجام می شود. پطرس می دانست که هیچ فرد لنگی در آسمان نیست، پس برای فرمان خدا به

درون خود نگاه کرد و حس کرد خواست او برخیزاندن این مرد است. او به روحالقدس گوش داد. چند بار روح القدس سعی کرده ما را برای خدمت به فردی نیازمند هدایت کند و ما گوش نداده ایم؟

وقتی آن مرد برخاست و شروع به راه رفتن و جست و خیز کردن نمود، جمعیت جمع شدند. پطرس به آن ها گفت چگونه این مرد سلامت خود را باز یافته: "آنچه این مرد را، که میبینید و میشناسید، نیرو بخشیده است، نام عیسا و ایمان به آن نام است. آری، ایمانی که بهواسطهٔ اوست، این مرد را در حضور شما تندرست ساخته است." (آیه ۱۲)

فیض خدا در نام عیسای مسیح در دسترس است. از این منظر به آن فکر کنید که ما از طریق نام او نجات می یابیم: "در هیچکس جز او نجات نیست، زیرا زیر آسمان نامی جز نام عیسی به آدمیان داده نشده تا بدان نجات یابیم" (اعمال ۱۲: ۱۲)

فیض خداوند از طریق قدرت نام او در اختیار ماست، و این حقیقت در مورد تمام بخش های فیض صادق است. یا این وجود، تنها نام عیسا نبود که آن مرد را شفا داد. بلکه ایمانی ویژه در نام مسیح موجب این امر گشت. آن ایمان خود را به قدرت فیض متصل ساخته و از آن نیرو می گرفت. به واژه های پطرس از ترجمه ی دیگری نگاه کنید: "بله، ایمان و دیگر هیچ چیز غیر از ایمان این مرد را در حضور شما شفا نداد و تندرست نساخت. ایمان می بینید، ایمان لوله ای است که ما را به فیضی که از خدا نیاز داریم، متصل می سازد.

مشکل بنیادی این است که ما ارتباط خود را با جریان فیض قطع ساخته ایم. ممکن است باور داشته باشیم که فیض خدا ما را از تمام گناهان مان و جهنمابدی نجات داده، اما بخش های دیگری هم در نجات وجود دارد؛ مانند قدرت طبیعت تازه ی ما، قدرت گام برداشتن در قدوسیت، و قدرت آوردن اراده ی آسمان بر زمین به منظور رفع نیازهای بشر.

مثالی می زنم تا موضوع را روشن تر سازم. فرض کنید رودخانه ای وجود دارد که از میان چند مزرعه که توسط چند کشاورز مختلف اداره می شوند، می گذرد. صاحب همه ی زمین ها، حاکم این منطقه است و این قطعات را به این کشاورزان اجاره داده.ایم منطقه آب و هوای بسیار خشکی دارد، بنابراین آب رودخانه برای هر نوع محصول بسیار ضروری است. هر

<sup>7</sup> مستقیما از ترجمه ی Message نقل گردیده است.

كدام از كشاورزان، محصولي متفاوت را مطابق طرح زير مي كارند.

همان طور که می توانید ببینید، یکی از کشاورزان گندم می کارد؛ دیگری سویا، فرد دیگر جو، و ... با این وجود تنها یکی از کشاورزان آن قدر حکیم است که لوله ای آب از رودخانه به مزرعه اش بکشد و محصول خود را با آن آبیاری کند. دیگر کشاورزان مزرعه ی خود را به آب رودخانه متصل نمی کنند. نتیجه چیست؟ تنها مزرعه ی گندم آبیاری می شود و طبیعتا پس از مدتی مزرعه ای او شکوفا شده و محصول فراوانی می آورد. اما مزرعه های دیگر، به بار نمی نشینند، زمین آن ها بی حاصل است و آخر امر خشک می شود.

بالاخره حاکم تمام این سرزمین برای سرکشی به مزرعه های مختلف می رود. او از کشاورزی که مزرعه اش را به رودخانه وصل کرده تعریف میکند، اما دیگر کشاورزان را برای به هدر دادن زمینی که به آن ها سپرده بود، توبیخ می کند: "چرا مزرعه ی خود را به رودخانه متصل نکرده اید؟ چرا زمین را تلف کرده اید؟"

حال مثال خود را کمی تغییر می دهیم. به جای مزرعه های گندم، سویا،

ذرت و ...، اكنون مزرعه ها را اين گونه نام گذاری می کنیم: "بخشش گناهان"، "زندگی مقدس"، "شفا"، "وسیله ای برای رفع نیازهای انسان ها" و "حكم راندن در زندگی". مزرعهها دیگری هم وجود دارد، اما کم کم متوجه آنها می شوید. حال به جای منطقه ای با چندین کشاورز، قلب یک ایمان دار را ترسیم می کنیم. در این سناریو نیز فقط مزرعه ی "بخشش گناهان" از طریق خط لوله ی ایمان به رودخانه ی فیض متصل شده است. پس این ناحیه تنها بخش قلب این ایمان دار است که آبیاری



می شود. پس تنها همین ناحیه حاصل خیز می شود و مابقی پژمرده شده و هیچ دانه ای نمی آورند. مانند قبل، چه چیز عامل تعیین کننده ی تفاوت نتایج است؟ چرا با وجود آن که رودخانه از کنار همه ی آن ها می گذشت، تنها یک مزرعه محصول می آورد و مابقی پژمرده می شوند؟ پاسخ خط لوله ی ایمان است. همه ی مزرعه می توانستند با متصل شدن به آب فیضی که در همان رودخانه جاری بود، حاصلخیز شوند، اما تنها یک مزرعه به رودخانه دسترسی پیدا کرد. هر یک از مزرعه ها، بیانگر نقاط مختلف زندگی ماست که فیض بر آن تاثیر گذاشته و تغییرشان می دهد. این ایمان دار شاید قلبش را به روی ناحیه ی "بخش گناهان" فیض گشوده باشد، اما به خاطر بی ایمانی، مانع ورود فیض به دیگر نقاطی که نیازمند قدرت آن هستند، بسته است. هیچ اتصالی از طریق ایمان به قدوسیت، شفا، برطرف ساختن نیاز انسان ها، حکومت در زندگی و مانند آن، وجود ندارد.

در روز داوری که عیسا برای بررسی بخش های مختلف زندگی مان می آید، چه اتفاقی می افتد؟ چه طور می توانیم به او بگوییم برای حمایت از بهانه هایمان به کلام ایمان نداشتیم و قدرت فیض او را بی اثر ساختیم؟ چه طور می توانیم به او توضیح دهیم که فیض کامل او را اعلام نکردیم تا کسانی



اویی که از ما می پرسد: "ای کم ایمان، چرا شک کردی؟ " (متا ۲۶: ۳۱) چه باید بگوییم؟ عیسا به روشنی بیان می دارد که: "اگر کسی سخنان مرا بشنود، امّا از آن اطاعت نکند، من بر او داوری نمیکنم؛ زیرا نیامدهام تا بر جهانیان داوری کنم، بلکه آمدهام تا آن ها را نجات بخشم. برای کسی

که مرا رد کند و سخنانم را نپذیرد، داوری دیگر هست؛ همان سخنانی که گفتم در روز

که به ما گوش می دهند، بتوانند میوه ی بیش تری بیاورند؟ به بازپسین او را محکوم خواهد کرد." (یوحنا ۱۲: ۲۷-۵۸) فکرمی کنید چرا روح القدس این همه مثال و نمونه از توبیخ شاگردان توسط عیسا به خاطر نداشتن ایمان کافی برای شفا، برطرف نمودن نیازهای جماعت، آرام کردن توفان و بسیاری دیگر، در اناجیل آورده است؟ اعمال ما بر اساس کلام او در تخت داوری ارزش گذاری می شود؟ آنچه که عمه میلی، عمو تام، دوست مان جیک یا تجربیات خودمان به ما دیکته کرده اند، در تخت داروی شنیده نخواهند شد. تنها کلام جاودانی خدا درباره ی فیض است که برای اندازه گیری ایمان و اعمال ما در مقابل تخت داوری به کار می رود. به همین دلیل نوشته شده:

"امّا اگر برخی از آنان امین نبوبند، چه باید گفت؟ آیا امین نبودن آنها، امانت خدا را باطل میسازد؟ به هیچروی! حتی اگر همهٔ انسانها دروغگو باشند، خدا راستگو است! چنانکه نوشته شده است: «تا حقانیت تو در آنچه گفتهای ثابت گرد و در داوری خود غالب آیی»" (رومیان ۳: ۳–٤)

بیایید افرادی شکاک نباشیم؛ افرادی که آنچه را خدا میگوید باور ندارند. بیایید افرادی باایمان باشیم، زیرا کلام میگوید: "آنچه که از ایمان نباشد، گناه است." (رومیان ۱۶: ۲۳) به علاوه باور کلام خدا سخت نیست، زیرا چه طور ممکن است او اشتباه کند؟!



#### تاملاتی برای سفری خارق العاده

- چرا ایمان و غرور در نقطه ی مقابل یکدیگرند؟
- فكر مى كنيد چرا بسيارى از مسيحيان بدون قدرت زندگى مى كنند؟
- در جایی که نیاز به ایستادن در این حقیقت دارید که "خدا قادر است"، با چه چالش ها و مخالفت های درونی ای روبه رو هستید؟

## فصل چهاردهم

# ایمان خستگی ناپذیرس است

من هرگز یک تغییر در زندگیم را در مواجهه با خدا از یاد نخواهم برد. تنها چند سالی بود که ایمان آورده بودم، هنوز مجرد بودم و در آپارتمانی در کارولینای شمالی زندگی می کردم. یک شب از خوابی عمیق بیدار شدم، خودم را دیدم که از تخت پریده ام و فریاد می کشم: "من فقط به دنبال کسی هستم که ایمان دارد"

خودم را تكان دادم تا كاملا بیدار شوم. به ساعت نگاه كردم و دیدم عصبح است. چند لحظه ای طول كشید تا بفهمم كجا هستم و دقیقا چه اتفاقی افتاده. نور چراغ خواب را به سمت تختم برگرداندم و متوجه شدم كه ملافه ام خیس عرق است، گرچه می دانستم كه نه بیمار هستم و نه تب دارم. همچنان كه سراسیمه بودم، ترسی مقدس نیز مرا فراگرفت. دریافتم خدا از دهان من سخن گفته است. به محض این نتیجه گیری، فكر دیگری به سراغم آمد: "چرا این پیغام ژرف تر نبود؟ من می دانم او دنبال كسانی است كه ایمان دارند!" هنوز بسیار خواب آلود بودم، چرخیدم و چراغ را خاموش كردم. دراز كشیدم و فورا به خواب رفتم.

وقتی صبح از خواب بیدار شدم، آن واژگان در درونم مدام انعکاس

۱ Relentless: این واژه معنای «سرکش یا رام نشدنی و سرسخت» هم می دهد که هر چند مناسب تر است اما شاید برای درک خواننده نیازمند توضیع بیش تری باشد. (مترجم)

می یافت: "من فقط به دنبال کسی هستم که ایمان دارد...من فقط به دنبال کسی هستم که ایمان دارد..." کسی هستم که ایمان دارد... تقریبا اواسط روز وقتی به محوطه ی پارکینگ رفتم، ناگهان به مکاشفه ای رسیدم. فریاد زدم: "وای، این بسیار عمیق است!"

از آن لحظه شروع کردم به اندیشیدن دو پرسش درباره ی دورانی که عیسا در زمین بود: "چه چیز عیسا را بیش تر غمگین می ساخت؟ چه چیز او را بیش تر از همه شادمان می کرد؟"

پس از فکر کردن در این باره دریافتم که وقتی مردم به سادگی باور می کردند و ایمان داشتند او بیش ترین شادی را داشت و وقتی مردم باور نمی کردند آنچه را که می گوید انجام می دهد، بیش تر از همیشه غمگین می شد. به طور خلاصه، فقدان ایمان او را عمیقا متاثر می ساخت! ایمان باور دارد که آنچه را خدا میگویدهمان مقصود اوست، و مقصود او همان گفته ی اوست. خدا انسان نیست که دروغ بگوید؛ او کلامش را با نام پرافتخار خود تایید می کند. او به خودش سوگند می خورد، چرا که بالاتر از او وجود ندارد. پس زمانی که به او شک می کنیم، به تمامیت و کمال از و وهین می کنیم.

# خدا به ایمان ما پاسخ می دهد

هر آنچه از خدا دریافت می کنیم، از طریق ایمان است. حقیقتی وجود دارد که دریافته ام بسیاری از مسیحیان از آن بی خبرند: "خدا به نیازهای ما پاسخ نمی دهد، او به ایمان ما پاسخ می دهد!" من می توانم مثال های کتاب مقدسی فراوانی برای روشن شدن این خقیقت بیاورم، اما اجازه بدهید تنها به چند تایی اشاره کنم. در یک روز خاص، عیسا با شاگردانش و جمعیتی انبوه که پیرامون او بودند، در حال ترک اریحا بود. در حالی که در جاده راه می رفتند، مردی کور به نام "بارتیمائوس" را دیدند که در کنار راه نشسته است. وقتی شنید عیساست که از آن جا می گذرد، فریاد کشید و استاد را طلبید. بسیاری از مردم با خشم از او خواستند که ساکت شود و استاد را زحمت ندهد. اما بارتیمائوس بلندتر فریاد کشید. ببینید نتیجه ی یافشاری او

در ایمانش چه بود:

"[يس] عيسا ايستاد." (مرقس ١٠: ٤٩)

چه شگفت انگیز! عیسا که با عجله برای انجام آنچه فرستاده شده بود [مرگ بر صلیب و رستاخیز] به اورشلیم می رفت که ناگهان متمرکز آنچه که او را فرامی خواند، شد. جمعیت بسیاری او را احاطه کرده بودند و مطمئنم بسیاری از آن ها احتیاجاتی داشتند. اما نیازهای آن ها موجب نشد عیسا بایستد و وقفه ای در ماموریت اش ایجاد کند. اما این مرد کور برای عیسا فریاد می کشید و آرام نمی شد. هیچ برخورد و عتابی هم نمی توانست او را خاموش کند. این صدای او بود و نه سکوت دیگران که موجب شد عیسا بایستد. آن گاه عیسا فرمان داد:

"عیسا ایستاد و فرمود: «او را فراخوانید.» پس آن مرد کور را فراخوانده، به وی گفتند: «دل قوی دار! برخیز که تو را میخواند.»" (آیه ٤٩)

مشهود است که جمعیت اطراف بارتیمائوس از او حمایت نمی کردند. در واقع مخالف هدف و انگیزش او بودند. اما این موضوع او را پریشان نمی ساخت زیرا بارتیمائوس حاضر نبود از ایمانش دست بکشد. او عبای فقیرانهاش را به کناری انداخت، از جای برخاست و با کمک دیگران به سرعت خود را به عیسا رساند. ببینید عیسا چه می پرسد:

"عيسا از او پرسيد: «چه ميخواهي برايت بكنم؟» پاسخ داد: «استاد، ميخواهم بينا شوم." (آيه ٥١)

شوخی نمی کنید؟ این دیگر چه جور پرسشی است؟ از مرد کوری که با همراهان به این دلیل که نمی توانست ببیند، نزد عیسا می ایستد و از او پرسیده می شود، چه احتیاجی داری؟ خب، معلوم است، پس چرا عیسا نیاز به پرسیدن دارد؟ آیا عیسا از نیاز او بی خبر است؟ آیا عیسا او را مسخره ی عام و خاص کرده؟ البته که نه. عیسا به دنبال دیدن گواه ایمان بارتیمائوس است. به خاطر بیاورید که ایمان سخن می گوید.

اگر بارتیمائوس گفته بود: "می دانم درخواست زیادی است که مرا بینا سازید، اما لطفا می توانید آرتروز دستم را شفا دهید؟" آن وقت آرتروز دستش شفا می یافت. می دانم آنچه را که عیسا پس از باز شدن چشمان بارتیمائوس گفته، حقیقت محض است:

"عیسا به او فرمود: «برو که ایمانت تو را شفا داده است.» آن مرد، در دم بینایی خود را بازیافت و از پی عیسی در راه روانه شد. " (آیه ۵۲)

در ایمان او توانست فیض خدا را لمس نماید. نیازهای دیگری در آن جمعیت وجود داشت، اما تنها همین یک مورد برطرف شد. ایمان او سخن گفت و ایمانش از خدا دریافت کرد.

دعایی را برای چند جوان در جلسه ای خاص به یاد می آورم. جلسه ی جمعه شب بود و بسیاری برای دعا جلو آمده بودند. از آن پرسیدم هرچه به دنبال چه چیزی برای دعا جلو آمده آمدهاند، و همه یک پاسخ داشتند: "از خدا بیش تر می خواهم". مدت کوتاهی برای هر کدام از آن ها دعا کردم، اما قدرت و حضور اندکی از خدا را حس می کردم. احساس کردم صدایی می شنویم، پس باز ایستادم و حس کردم روح القدس می خواهد روش مرا اصلاح کند. او مرا هدایت کرد تا با این دعاهای عام برخورد کنم.

نفر بعدی مردی جوان بود، او نزدیک شد و همان درخواست را نمود: "من از خدا بیش تر می خواهم". او نیز شبیه دیگران، در صورتش یک جور نومیدی و استیصالی حس می شد و چهره اش گواه این بود که: "اگر لازم باشد تمام شب دعا خواهم کرد". تشخیص انگیزه های خالص این مرد جوان سخت نبود. بااین وجود ما می توانیم قلبی بی ریا داشته باشیم اما ایمان نداشته باشیم.

من گفتم: "به طور خاص چه چیزی از خدا می خواهی که بیش تر بیابی؟ تا زمانی که دقیقا خواسته ات را از او معین نکنی، برای تو دعا نخواهم کرد." سیمای او بلافاصله دگرگون شد. حال به نظر اندکی آشفته می رسید و نمی توانست حرفی بزند. او داشت درخواست کلی اش را از خدا درک می کرد.

بیایید این را با آنچه در داستان بارتیمائوس دیدیم، مقایسه نماییم. همه ی کسانی که در آن روز عیسا را احاطه کرده بودند. از خدا بیش تر می خواستند. آن ها در جست و جوی همین خواسته به دنبال عیسا بودند، اما تنها آن مرد کور بینایی اش را بازیافت. آن گاه به آن مرد جوان گفتم: "همین جا بمان و به این موضوع فکر کن، وقتی دقیقا فهمیدی از خدا چه می خواهی، آن گاه برایت دعا می کنم". این را به چند نفر دیگر نیز گفتم.

پس از مدتی، این مردان و زنان مجددا با درخواست هایی مشخص پیش

#### ایمان خستگی ناپذیر است

آمدند. ناگهان حضور و قوت خدا بسیار قدرتمند شد. اکنون نیازها برطرف می شد و این جوینگان به درک بزرگ تری نسبت به راههای خدا دست یافتند. حقیقت "بیش تر از خدا" انجام می شد.

اگرچه این جویندگان بسیار ارزشمند و تشنه ی خشنودی خدا بودند، دعایشان بی ثمر مانده بود زیرا ایمان شان در مسیر یک درخواست قطعی و مشخص نبود. اکنون پس از این اصلاح بیش تر شبیه بارتیمائوس رفتار می کردند. مردی که می دانست دقیقا چه می خواهد و آنچه را که باور داشت بر زبان آورد. بارتیمائوس و این جوانان با شناخت بیش تری از راه های خدا نسبت به دیگران از آن جا رفتند.

## دوازده سال خون ریزی

بیایید مثالی کتاب مقدسی دیگری را بررسی نماییم. زنی در جمعیتی که عیسا را تعقیب می کردند، به مدت دوازده سال خون ریزی داشت. بسیاری از پزشکان سعی کرده بودند او را درمان نمایند و به جای آن که بهتر شود، بدتر شده بود:

"پس چون دربارهٔ عیسا شنید، از میان جمعیت به پشت سر او آمد و ردای وی را لمس کرد. زیرا با خود گفته بود: «اگر حتی به ردایش دست بزنم، شفا خواهم یافت.» " (مرقس ٥: ۲۷-۲۸)

توجه کنید که او درباره ی عیسا شنیده بود. من با اطمینان گواهی می دهم که می شد این آیه را این گونه نوشت: "او در قلب خود درباره ی عیسا شنیده بود"، زیرا قلب زمین حاصلخیز ایمان است. او پس از شکست پزشکان در درمانش، او نیاز داشت تا در ضمیر خود بشنود. او شنید و ایمان داشت که شفا می یابد. پس بر طبق ایمانش سخن گفت: "اگر حتا به ردایش دست بزنم، شفا خواهم یافت". برعکس جوانان جلسه ی آن جمعه شب، واژه های او بسیار دقیق بودند. بیبینید چه اتفاقی افتاد:

"در همان دم خونریزی او قطع شد و در بدن خود احساس کرد از آن بلا شفا یافته است." (آیه ۲۹) دقیقا همان اتفاقی افتاد که ایمانش سخن گفته بود. به همین دلیل بود که آن جوانان جمعه شب نیز ناگهان شروع به دریافت کردند. آن ها ایمان داشتند به طور خاص و مشخص، ایمان شان را ابراز داشتند و دریافت کردند. اکنون باقی داستان شگفت انگیز آن زن را گوش دهید:

"عیسا در حال دریافت که نیرویی از او صادر شده است. پس در میان جمعیت روی گرداند و پرسید: «چه کسی جامهٔ مرا لمس کرد؟» شاگردان او پاسخ دادند: «میبینی که مردم بر تو ازد حام میکنند؛ آنگاه میپرسی، "چه کسی مرا لمس کرد؟"» امّا عیسا به اطراف مینگریست تا ببیند چه کسی این کار را کرده است." (آیات ۲۰–۳۲)

عیسا تا زمانی که نیرویی از او بیرون رفت، نمی دانست آن زن برای شفا آمده است. این ایمان او اراده ی او و تلاش او نبود که زن را پیدا کرده و شفا دهد. همه ی این کار توسط زن پیش از آن که عیسا چیزی درباره ی این موضوع بداند، برنامه ریزی و انجام شد! به همین دلیل برگشت، دنبال او گشت و به محض بافتنش گفت:

"عيسا به وى گفت: «دخترم، ايمانت تو را شفا داده است. به سلامت برو و از اين بلا آزاد باش!»" (آيه ٣٤)

## فرصتی از دست رفته

در اناجیل می توانید به دفعات شاهد پاسخ خدا به ایمان باشید. عیسا در موقعیتی دیگر در خانه ای به بسیاری از رهبران تعلیم می داد:

"و قدرت خداوند برای شفای بیماران با او بود" (لوقا ٥: ١٧)

ما عاشق این هستم که انجیل به طور خاص به ما می گوید قدرت خدا حاضر بود تا این رهبران را شفا دهد. در حاشیه باید بگویم که می دانیم قدرت هرگز چیزی را تلف نمی کند. یک مثال ساده می تواند موردی باشد که عیسا باقی مانده ی غذاها را در هر دو مورد آن غذا دادن های عظیم (چهار هزاروپنج هزار نفر) جمع کرد، زیرا خدا از همه چیز استفاده می کند. بنابراین با اطمینان می توانیم فرض کنیم که اگر قدرت خدا در آن جا برای شفای

#### ایمان خستگی نایذیر است

رهبران بود، حداقل یک (یا شاید چند نفر) به شفای جسمانی احتیاج داشتند، اما هیچ کس شفا نیافت. چرا؟ زیرا هیچ یک از آن ها ایمانی برای دریافت شفا نداشتند.

بااین وجود، همه ی آن قدرت تلف نشد، مدتی بعد گروهی مردی افلیج را که بر روی تختی حمل می کردند، به آن خانه آوردند، اما به دلیل ازدحام جمعیت نمی توانستند داخل شوند. پس مرد را به بام خانه بروند و از میان سفال ها مرد را بر روی تخت به نزد عیسا فرستادند:

"چون عیسا ایمان ایشان را دید، گفت: «ای مرد، گناهانت آمرزیده شد!»...

حال تا بدانید که پسر انسان بر زمین اقتدار آمرزش گناهان را دارد ...» –

به مرد مفلوح گفت – «به تو میگویم: برخین بستر خود برگیر و به خانه

برو!» در دم، آن مرد مقابل ایشان ایستاد و آنچه را بر آن خوابیده بود

برداشت و خدا را حمدگویان به خانه رفت. همه از این رویداد در شگفت

شده، خدا را تمجید کربند و در حالی که ترس وجودشان را فراگرفته بود،
میگفتند: «امروز چیزهای شگفتانگیز دیدیم،»" (لوقا ٥: ۲۰، ۲۵-۲۲)

عیسا ایمان آن ها را دید. وقتی کلام خدا را خدمت میکنید، مهم است که ایمان جوینده را ببینید و از دیدن این که فیض خدا را دریافت میکنند شادمان خواهید شد. اما باعث تاسف است که بگویم، اغلب ایمانی ندیده ام. سیمای افراد اغلب کل ماجرا را برای ما روشن می سازد، زیرا آنچه که در چشمان شان دیده می شود بازتابنده آن چیزی است که در قلب شان وجود دارد. همان طور که عیسا می گوید، نور وجودی یک انسان در چشمان اوست.

آن مرد افلیج و کسانی که او را حمل می کردند، می دانستند که کلام خداوند معتبر است. آنها به احتمال زیاد این عهد خداوند را می دانستند که می گوید: "ای جان من، خداوند را متبارک بخوان و هیچ یک از همهٔ احسانهایش را فراموش مکن! که همهٔ گناهانت را می آمرزد، و همهٔ بیماریهایت را شفا می بخشد!" (مزمور ۱۰۳: ۲-۳)

ایمان این مرد مفلوج و دوستانش بر مبنای کلام خدا بود.

در سوی دیگر رهبران وقتی دیدند که مرد مفلوج شفا یافته و حتا خدا را جلال می دهد، در شگفت شدند، اما حتا یک نفر از آن ها نیز شفا را دریافت نکرد، زیرا هیچ یک از ما نمی توانیم حتا چیزی را که خدا می خواهد به

ما بدهد بدون ایمان دریافت کنیم! اراده ی پدر بود که آن رهبران بیمار شفا بیایند، اما نیافتند! خدا زمانی که باور داریم پاسخ می دهد، باوری که دراعمال و کلام ایمان ما بازتاب می یابد.

# دریافت آنچه که از آغاز رد شده بود

یکی از شگفت انگیزترین معجزات فیض در انجیل درارتباط با زنی یونانی اتفاق می افتند. او به نزد عیسا می آید و مکررا برای شفای دخترش درخواست می کند اما:

"عيسا هيچ پاسخي نداد- [حتا يک کلمه][۱۶]" (متا ١٥: ٢٣)

جالب است! چند نفر از در چنین شرایطی تسلیم و خشمگین، ناراحت و برافروخته شده ایم؟ او برای زندگی دخترش التماس می کرد، اما به نظر می رسید که نادیده گرفته شده. با این وجود، این زن هنوز رد نشده بود، بنابراین در ایمان بر درخواستش از عیسا ادامه داد. بالاخره عیسا به خاطر تسلیم نشدن زن به سمت او چرخید و گفت:

"بگذار نخست فرزندان سیر شوند، زیرا نان فرزندان را گرفتن و پیش سگان انداختن روا نیست.»" (مرقس ۷: ۲۷)

می توانید این گفته را هر جور که دوست دارید، برداشت کنید، ولی واقعیت این است که عیسا او را سگ خطاب کرد. زن می توانست به خاطر توهینی که به او شده بود، عیسا را به نژاد پرستی متهم کرده و غوغا به پا کند. با این وجود، او شخصیت عیسا را می شناخت و فورا پاسخ داد: " بله، سرورم، امّا سگان نیز از خردههایی که از سفرهٔ صاحبشان میافتد، میخورند!" (متا ۲۰: ۲۷) او می دانست که در حضور پسر خداست و نیکویی او را می شناخت و باور داشت که در قدرت هیچ کمبودی ندارد. او مصمم بود، می دانست همه ی کاری که باید بکند، ماندن و درخواست کردن است و او این را انکار نکرد. او در ایمان ماند، و بنابراین عیسا گفت:

"آنگاه عیسی گفت: «ای زن، ایمان تو عظیم است! خواهش تو برآوریه

۳ نویسنده از ترجمه ی NLT استفاده کرده که بخش اضافی مربوط به آن است.

شود!» در همان دم دختر او شفا یافت." (آیه ۲۸)

زمانی که او به خانه اش بازگشت، دخترش را کاملا شفا یافته دید. ما نباید نتیجه ی آنچه را که اتفاق افتاد، نادیده بگیریم. آنچه را که عیسای مسیح – خدای آشکار شده در جسم – در اصل به خاطر یهودی نبودن رد کرده بود، به خاطر پافشاری زن به او داد. پس بار دیگر می بینیم که عیسا یه درخواست پاسخ می دهد نه نیاز، زیرا درخواست نخست زن ناشی از نیاز بود، اما پاسخ او به عدم پذیرش نخستین عیسا، از ایمان سرچشمه می گرفت.

# ایمان کلید دریافت هر چیزی است

آیا روشن است که مردم چرا آنچه که فیض قبلا مهیا کرده، دریافت نمی کنند؟ چرا آنها در شرایط خارق العاده زندگی نمی کنند؟ یعقوب با صراحت می گوید: "به دست نمی آورید، از آن رو که درخواست نمی کنید." (یعقوب ٤: ۲) از این بی پرده تر و ساده تر می توان گفت. او از درخواستی بی شور و حال و نصفه نیمه صحبت نمی کند. او درباره ی خواستن با ایمانی مشخص حرف می زند، همان گونه که در مثال های بالا دیدیم.

اصلی که خدا نه به نیازهای ما، بلکه به ایمان مان پاسخ می دهد، در همه ی بخش های زندگی کاربرد دارد؛ چه توانایی گام برداشتن در تقدس باشد، چه زندگی خلاق، دریافت حکمت و یا ایده های الهام شده، و یا دریافت شفا و آزادی از رفتارهای اعتیادگونه، به طور خلاصه برای دریافت هر چیزی از اسمان که برای زندگی ما تدارک دیده شده یا مهم تر از آن رساندن پیام انجیل به همه ی دنیا؛ بله، برای همه ی این ها ایمان لازم است. ما نمی توانیم به طور موثری خدمت کنیم مگر آن که با ایمان آن را انجام دهیم. در حقیقت، یعقوب آن قدر جسارت دارد که بگوید وقتی به حضور خدای پدر برای هر چیزی می آییم، می بایست:

"امّا با ایمان درخواست کند و هیچ تردید به خود راه ندهد، زیرا کسی که تردید دارد، چون موج دریاست که با وزش باد به هر سو رانده میشود. چنین کس نیندارد که از خداوند چیزی خواهد یافت" (یعقوب ۱: ۲-۷)

این بسیار مهم است، پس بار دیگر به این کلمات نگاه کنیم: "چنین کسی نپندارد که از خداوند چیزی خواهد یافت." به عبارت "هیچ چیز دریافت نکردن" فکر کنید. این جمله قطعی است و هیچ استثنا و نقطه ی خاکستری ای ندارد! خدا می خواهد مطمئن شود که ما این مطلب صریح را دریافته ایم: او به ایمان پاسخ می دهد، نه به هیچ چیز دیگری!

### سخن گفتن به کوه

در سال ۲۰۰۲ بزرگ ترین آتش سوزی در تاریخ کلرادو رخ داد. بر اساس گزارش آتش نشانی، این آتش سوزی که آن را "آتش هایمن" نامیده بودند، به وسیله ی زنی شروع شد که نامه ی همسر پیشینش را در منطقه ی "آتش روشن کردن ممنوع" سوزاند. در یک ماه، بیش از ۵۲ هزار هکتار از زمین های ناحیه در شعله های آتش سوخته بود. این فاجعه ای بسیار بزرگ بود.

در طی بدترین قسمت آتش سوزی زمانی که امیدی برای اطفای آتش وجود نداشت، من به مدت یک هفته خارج از کشور مشغول خدمت بودم و مدام اخبار را که حاکی از پیش روی آتش به سمت خانه و دفترمان بود، پی می گرفتم. لازم به گفتن نیست که من نگران خانه مان بودم، چرا که ناحیه ی ما تحت هشدار تخلیه ی اختیاری قرار گرفته بود. به محض فرود هواپیما مستقیما به دفترمان رفتم. آنچه در دو طرف جاده ی مسیر دفتر می دیدم، مرا شوکه کرده بود. ساختمان ما در نزدیکی دامنه ی کوه های "فرانت رنج "انه قرار داشت که مجموعه ای از قله های کوچک بود که از شمال تا به جنوب بعنی نقطه ی شروع سلسه کوه های معروف راکی، امتداد می یافت.

درست آن سوی فرانت رنج، که کم تر از یک کیلومتر با دفتر فاصله داشت، منظره ای هولناک دیده می شد؛ موجی عظیم از دود و دوده ی سیاه رنگ به آسمان برمی خاست و خاکستر روی شیشه ی جلوی ماشینم می نشست؛ درست مثل این بود که به طرف منطقه ی جنگی می رانم.

وقتی وارد محوطه شدم، دیدم بیش تر کارکنان در حال حمل وسایلی

Front Range Mountains &

از داخل دفاتر به داخل ون های آماده ی حرکت هستند. همه ی کتاب و مواد انبارها روی پالت هایی در محوطه ی پارکینگ روی هم انباشته شده بودند و در کنار آن ها کابینت ها، کامپیوترها، مبلمان و دیگر وسایل به چشم می خورد. تازه یکسال می شد که مینستری مان را به کلرادو منتقل کرده بودیم. بنابراین بسیاری از پرسنل مان را در کلرادو استخدام کرده بودیم. دریافته بودم که آن ها همگی خدا را با شور فراوانی دوست داشته و زندگی خداپسندانه ای دارند، اما اکثریت در بخش دریافت از خدا دچار کاستی بودند. در طول نخستین سالی که با هم بودیم، هر هفته به خاطر ناکارآیی ایمانشان، حقایق بنیادین مسیحیت را به آن ها تعلیم می دادم.

پس از پارک کردن اتومبیلام، به جست و جوی مدیر پرسنل پرداختم که او را نیز در کلرادو به کار گرفته بوده. او بود که تصمیم به تخلیه گرفته بود، به محض پیدا کردنش گفتم: "بارگیری کامیون ها را متوقف کنید و پرسنل را به اتاق کنفرانس فرا بخوانید چون لازم است با آن ها صحبت کنم."

در حالی که پرسنل جمع می شدند، اخبار تازه ای از پیشروی آتش دریافت کردم و فهمیدم که برنامه ی تخلیه در دستور کار است. می دانستم که هنوز برنامه ی تخلیه ی اجباری نبود و در وضعیت داوطلبانه قرار داشت. لبه های پیشروی آتش در کوه به شکلی غیر قابل کنترل به سمت غرب ما می آمدند و تقریبا به ده کیلومتری جاده ی "رمپارت رنج" رسیده بودند و تنها ۱۲ کیلومتر با دفتر ما فاصله داشتند. به محض عبور آتش از جاده مسئولین گفتند ناچارند وضعیت تخلیه ی اجباری برای شهر اعلام کنند. آتش با بادی با سرعت نزدیک به دو کیلومتر در ساعت از غرب به شرق می وزید، با سمت دفتر ما در حال پیش روی بود. به خاطر جهت باد، شهر ما – پالمر لیک به رود ی و بر طبق محاسبات کم تر از یک روز در شعله های آتش می سوخت، مگر آن که معجزه ای رخ می داد. دو مینستری دیگر در پایین جاده، روز قبل دفاتر خود را تخلیه کرده بودند.

به محض آن که کارمندان در اتاق جلسه جمع شدند، کتاب مقدسم را گشودم و از انجیل مرقس این سه آیه را بر روی تخته نوشتم:

"عیسی پاسخ داد: «به خدا ایمان داشته باشید. آمین، به شما میگویم، اگر کسی به این کوه بگوید، "از جا کنده شده، به دریا افکنده شو،" و در

Rampart Range Road o Palmer Lake 3

دل خود شک نکند بلکه ایمان داشته باشد که آنچه میگوید روی خواهد داد، برای او انجام خواهد شد. پس به شما میگویم، هر آنچه در دعا درخواست کنید، ایمان داشته باشید که آن را یافته اید، و از آنِ شما خواهد بود." (مرقس ۱۱: ۲۲–۲۲)

نخستین چیزی که گفتم این بود: "پرسنل عزیز، این کلمات در انجیل ما به رنگ قرمز نوشته شده استM مفهومش آن است که عیسا آن ها را گفته، نه معلمان و واعظان عصر ما یا حتا گذشته. پس لازم است به یاد داشته باشید که این واژه ها مستقیما از دهان خداوند بیرون آمده است."

پس از لحظه ای که اجازه دادم به موضوع فکر کنند، پرسیدم: "آیا عیسا می گوید که ما باید از خدا بخواهیم تا کوه جابه جا شود یا ما باید مستقیما به کوه بگوییم [فرمان بدهیم]؟"

آن ها پاسخ دادند: "باید مستقیما بگوییم" فورا به یادشان آوردم که دیگر اناجیل در عهد جدید به ما می گویند که این کار در نام عیسای مسیح انجام دهیم، اما هنوز مسئولیت با ماست تا به مشکل فرمان بدهیم. ادامه دادم: "چه چیز عیسا را به گفتن این موضوع واداشت؟" پرسنل را به داستان روز پیش در کتاب مقدس بردم؛ زمانی که عیسا در یک درخت انجیر به دنبال میوه ای بود. هیچ میوه ای پیدا نشد، حتا برگی هم نبود، پس عیسا خطاب به درخت گفت: "مباد که دیگر هرگز کسی از تو میوه خورد!" (آیه ۱۶) کاملا روشن بود. عیسا مستقیما با درخت سخن گفته بود.

روز پس از آن، وقتی عیسا و دیگران از کنار همان درخت می گذشتند، درخت انجیر را دیدند که از ریشه خشک شده است. پطرس آنچه را که اتفاق افتاده بود، به یاد آورد و گفت: "استاد، بنگر! درخت انجیری که نفرین کردی، خشک شده است." (آیه ۲۱) عیسا آنچه را که روی تخته نوشته بودم، بیان نمود [آیات ۲۲–۲۶]

گزارش این اتفاق در انجیل متا به شکلی خاص تر چگونگی پاسخ عیسا به حس کنجکاوی یطرس را نشان می دهد:

"عیسی در پاسخ به آنان گفت: «آمین، به شما میگویم، اگر ایمان داشته باشید و شک نکنید، نه تنها میتوانید آنچه بر درخت انجیر گذشت انجام دهید، بلکه هر گاه به این کوه بگویید "از جا کنده شده، به دریا افکنده شو،" چنین خواهد شد." (متا ۲۱: ۲۱)

۷ در برخی از ترجمه های کتاب مقدس، گفته های عیسا به رنگ قرمز نوشته شده است.

#### ایمان خستگی ناپذیر است

از پرسنل پرسیدم: "آیا مطلب را گرفتید؟ یک بار دیگر به این واژه ها گوش کنید: "نه تنها می توانید آنچه را بر این درخت انجیر گذشت انجام دهید، بلکه ... " در اصل عیسا می گوید: "بچه ها، درست همان طور که من برخاستم و به توفان سخن گفتم که آرام شو، و چنین شد؛ درست همان طور که به درخت انجیر گفتم و فرمان دادم که بمیر و چنین شد؛ پس فرزندان من، شما هم می توانید چنین کنید."

آن ها هرچند می توانستند بوی دود و آتش را استشمام کنند و خاکسترهایی که بر پنجره ی اتاق جلسه می نشست را ببینند، همگی با دقت گوش می دادند. من ادامه دادم: "نه تنها لازم است که از خدا درخواست کنیم، بلکه لازم است مستقیما به این مصیبت فرمان بدهیم و ما باید از قدرت و اقتدار خود به عنوان کسی که با او یک شده و همارث او گشته و از طریق فراوانی فیض بر زندگی حکم می راند، سخن بگوییم. بیایید مزمور ۸ را با هم بخوانیم:

"او را اندکی کمتر از فرشتگان ساختی و تاج جلال و اکرام را بر سرش نهادی. بر کارهای دستت، او را چیرگی بخشیدی و همه چیز را زیر پاهایش نهادی." (آیات ۵-۱)

"به عنوان سفیران او، ما تنها اندکی از خود خدا کم تر هستیم و باید زندگی را آنچنان که در آسمان است به زمین بیاوریم! هیچ ساختمانی در آسمان نمی سوزد و خاکستر نمی شود! پس اراده ی خدا برای این ساختمان که به ما بخشیده، چنین نیست که در شعله های آتش بسوزد. عیسا به روشنی بیان می کند: "دزد نمی آید جز برای دزدیدن و کشتن و نابود کردن؛ من آمدهام تا ایشان حیات داشته باشند و از آن به فراوانی بهرهمند شوند." (یوحنا ۱۰: ۱۰) این مرز و حد فاصل هر چیزی است. اگر کاری با کشتن، دزدی و تخریب است، آن هدف دشمن است، اما اگر با روش زندگی آسمان یعنی سرشاری زندگی مرتبط است، پس از خداست."

ادامه دادم: "این آتش از خدا نیست. این تخریب از خدا نیست. این آتش به وسیله ی دزد [اشاره به یوحنا ۱۰: ۱۰] و تاریکی شروع شد. نباید از آن فرار کنیم و بگذاریم ساختمان و شهرمان در آتش بسوزد و خاکستر شود. ما باید برویم در برابرش بایستیم و فرمان دهیم که متوقف شود!"

دیدم که حالت چهره ی پرسنل دگرگون شد، ترس جایش را به هیجان

داد. می توانستم ببینم که ایمان آن ها بیدار شده زیرا برایشان به تدریج روشن تر می شد که آنچه عیسا گفته، درباره ی موقعیتی این چنین است. سپس گفتم: "بسیار خب، لازم است فهرستی از آنچه اتفاق خواهد افتاد و آنچه اتفاق نخواهد افتاد، تهیه کنیم و این همان چیزی خواهد بود که باید دعا کنیم و فرمان بدهیم." شروع کردم به نوشتن فهرست بر روی تخته: نخست، ما موافقیم که ساختمان ما ، حتا ذره ای از آن هم در آتش نخواهد سوخت. بعد این اشتباه است که باور کنیم خدا می خواهد ما را نجات دهد اما شاهد ضرر همسایگان مان باشیم. به علاوه ما این همه هزینه بابت این محوطه ی وسیع با چشم انداز زیبای کوهستانی، شهری که با مهارت و ظرافت ساخته شده، و حیات گیاهی آن، نداده ایم که همگی به زغال تبدیل شوند و تمام آن بسوزد. بنابراین این آتش حتا ذره ای از آن چیزی که ما می توانیم پیرامون دفترمان ببینیم را نخواهد سوزاند." این دومین مورد در فهرست ما بود.

سپس گفتم: "ما قرار نیست همه ی وقت، انرژی و پول مان را برای انتقال ساختمان مان از دست بدهیم، به خصوص وقتی می توانیم از فرصت، انرژی و پول برای خدمت به مردم استفاده کنیم. آیا می توانید تجسم کنید که موثر کار کردن در حالی که به خاطر تخلیه ی مکان مان در جایی موقتی فعالیت می کنیم، چه قدر سخت است؟ پس سومین مورد در فهرست مان این است که آتش از جاده ی "رمپارت رنج" عبور نخواهد کرد. ما مجبور به تخلیه نخواهیم شد.

کنار تخته ایستادم و با ماژیکی در دستم ادامه دادم: "ما همچنین نیاز داریم که باد تغییر جهت دهد. لازم است که از شرق به غرب بوزد." این مورد شماره ی ٤ در فهرست بود.

پرسنل حقیقتا وارد جریان شده بودند. به جای آن افرادی را که زیر بار ترس و شکست خم شده اند، اکنون می دیدم انرژی تازه و عزمی جدی بین آن هاست. یک فکر این بود که ما به بارش باران احتیاج داریم تا آتش را خاموش کند. سه هفته می شد که آتش زبانه می کشید و ماموران آتش نشانی به خاطر باد شدید و کمبود باران، موفق به مهار آن نشده بودند. همه موافق بودیم که بارش باران باید شماره پنج فهرست ما باشد.

نکته ی ششم و آخرین مورد این بود که آتش باید اطفا شود. ما باید به آن دستور می دادیم تا متوقف شود؛ خواه به خاطر کمبود اکسیژن، یا نبودن مواد سوختنی و یا به وسیله ی آب. باید متوقف شود!

در طول این ملاقات، من بیش تر شبیه یک مربی فوتبال که باید تیمش را پیش از شروع مسابقه انگیزه بدهد، پرسنلم را تشویق میکردم. در این لحظه آنها به قدری هیجان زده بودند که نمی توانستند منتظر بمانند و می خواستند هر چه سریع تر به محوطه ی پارکینگ بروند و به آتش فرمان بدهند. دیدن چشمان آن ها که از هیجان برق می زد، بسیار خوشایند بود. چشمانی که گواهی می دادند ایمان شان بیدار شده و ترس و نگرانی را از چهره هایشان زدوده است. گفتم: "بسیار خب، یک چیز دیگر مانده باید در موردش صحبت كنيم.چه وقت آنچه را كه خواهيم طلبيد، دريافت مي كنيم؟ " هیچ کس حرفی نزد. به نظر می رسید پاسخ منطقی این است که "وقتی آتش متوقف شود"، اما اعضای تیم من بسیار دقیق بودند و به نوعی مى دانستند كه اين پاسخ درست نيست. سكوتى ناگهانى آن ها را فرا گرفت. اما این به معنای پس رفت موج ایمان شان نبود. حتا در سکوت هم می شد قوت تازه یافته شان را حس کرد. پس از مدت کوتاهی، سکوت را شکستم و با حرارت گفتم: "بار دیگر به آیهای که روی تخته نوشتهام نگاه کنید: "پس به شما می گویم، هر آنچه در دعا درخواست کنید، ایمان داشته باشید که آن را دریافتهاید و از آن شما خواهد بود." سپس همان آیه را از روی KJV خواندم: وقتى درخواست مى كنيد، ايمان داشته باشيد كه آن را دريافت می کنید. 'شا

دوستان، عیسا این را به روشنی بیان نمود: "هنگامی که دعا می کنیم و فرمان می دهیم انجام شود، در صورتی که ایمان داشته باشیم، انجام می شود و آنچه را که در خواست کرده ایم، دریافت می کنیم. تا جایی که به ما ربط دارد، در لحظه ای که این شش نکته را اعلام کنیم، انجام می شود. آنچه که چشمان مان می بیند و احساسات مان می گوید، هیچ اهمیتی ندارند. ما یک منبع مهم تر برای ایمان داریم؛ کلام خدایمان."

سپس آن ها را متوجه آنچه پولس خطاب به قرنتیان گفته بود، نمودم: "پس نه بر آنچه دیدنی است، بلکه بر آنچه نادیدنی است چشم میدوزیم، زیرا دیدنیها گذرا، امّا نادیدنیها جاودانی است." (دوم قرنتیان ٤: ١٨) آتشی که می بینیم، آن چیزی نیست که باید بر آن متمرکز شویم. آنچه را که در این اتاق تعریف کردیم و در محوطه ی پارکینگ فرمان می دهیم، چیزی است که تمرکزمان را بر آن معطوف می نماییم. زیرا آنچه دیدنی است آتش است،

۸ ترجمه از متن اصلی

و این موضوعی است که عوض می شود [گذراست]."

به سمت مدیر پرسنلی چرخیدم و از او خواستم تا به موسسه ی حمل و نقل بگوید که نیازی به خدمات آن ها نداریم. سپس به پرسنل اعلام کردم که به محض آن که به آتش فرمان دادیم، آن چه را که در محوطه ی پارکینگ جمع کرده ایم برمی داریم و به داخل ساختمان برمی گردانیم.

با صدای بلند گفتم: "آماده اید برویم و با آتش حرف بزنیم [فرمان بدهیم]؟ آن ها با شور و حرارت پاسخ دادند: "بله!"

با هم به محوطه ی پارکینگ قدم گذاشتیم. سپس به این شکل دعا کردیم: "پدر، سپاس گزاریم که به ما این ساختمان زیبا را برای خدمت به قوم خود بخشیدی. متشکریم برای این چشم انداز زیبا که با آن ما را برکت دادی. از تو درخواست میکنیم که هیچ چیز از بین نرود و آتش هیچ بخشی از دفتر و آنچه را که می بینیم و در دیدرس ماست، از جمله ساختمان های دیگر و مناظر و درختان را نسوزاند. دعا میکنیم که مجبور به تخلیه ی دفتر خود نباشیم و جهت باد عوض شده و از شرق به غرب بوزد. و در آخر درخواست می کنیم که بارانی سنگین ببارد و آتش را خاموش کند. این را در نام عیسای مسیح می طلبیم."

زمان صحبت کردن با آتش فرارسیده بود: "اکنون روح القدس، ممنونیم که ما را تقویت کردی تا در قدرت و اقتدار نام عیسا بایستیم و به این مصیبت فرمان دهیم." ما انگشت های خود را به سوی ستون دودی که در سمت غرب ما بر فراز کوه ها برخاسته بود، نشانه رفتیم. من رهبری می کردم و گروه همصدا تکرار می کردند. ما فریاد می زدیم: "آتش، در نام عیسای مسیح با تو سخن می گوییم. تو ساختمان ما را نخواهی سوزاند، تو شهر ما را نخواهی سوزاند و هیچ منظره ای را که پیش روی ماست، نخواهی سوزاند. فرمان می دهیم از پیشروی باز ایستی و از جاده ی "رمپارت رنج" عبور نخواهی کرد. تو باید خاموش شوی! ما با تو سخن می گوییم، باد، در نام عیسای مسیح تو باید جهت ات را تغییر دهی. به تو فرمان می دهیم که از شرق به غرب بوزی. همچنین اعلام می کنیم تا بارانی سیل آسا بر روی تو فرو ریزد، ای آتش! ما این را در نام عیسای مسیح اعلام می کنیم!"

همه با تمام وجود دعا می کردند، زیرا ایمان در قلب هایشان طغیان کرده بود. ما همه یک صدا بودیم، یک فکر داشتیم، مقصودمان مشترک بود و متوقف نشدیم. ما می دانستیم که آسمان پشتیبان ماست.

#### ایمان خستگی نایذیر است

ناگهان جهت باد تغییر کرد. خدا و پرسنل من شاهد این ماجرا هستند! چند روز بود که باد با سرعت از غرب به شرق می وزید. اما اکنون درست به همان سرعت از غرب به شرق شروع به وزیدن کرد. برخی فکر میکردند: "آیا خواب می بینیم؟" ما ایمان داشتیم که چنین چیزی رخ می دهد، اما نه در حالی که در حال صحبت کردن و فرمان دادن بودیم!"

ناگهان، درست زمانی که دعایمان را تمام کردیم، مسئول پذیرش که در ساختمان مانده بود تا تلفن ها را پاسخ دهد، به سرعت به محوطه ی پارکینگ دوید و فریاد کشید: "جهت باد عوض شده!" او مستقیما به سمت من و مدیر اداری آمده و گفت: "آتش نشان ها شگفت زده اند؛ آن ها گزارش کرده اند که جهت باد ناگهان عوض شده و اکنون از شرق به غرب می وزد!" او یک رادیوی موجی داشت روی فرکانس آتش نشان ها تنظیمش کرده بود. او تمام روز رادیو ها را گوش می دادو شنیده بود که آتش نشان ها با هیجان فریاد می زدند و از تغییر ناگهانی باد که واقع شده بود، حرف می زدند. آن ها می دان به معنای توقف پیشروی آتش به سمت شهرهاست.

ما به طور ناگهانی شروع کردیم به فریاد کشیدن: "سپاس گزاریم پدر! تو حقیقتا شگفت انگیزی! تو چه قدر امینی!"

آن شب من در تراس پشتی خانه ایستاده بودم و شاهد دیگر پدیده ها بودم. خانه ی ما چند کیلومتر با دفترمان فاصله داشت و در شرق آن واقع شده بود. باد هنوز از شرق به غرب می وزید، من به سمت دفتر نگاه کردم که متوجه شدم ابرهایی توفانی از سمت غرب می آیند. همسرم را صدا کردم تا به تراس بیاید و گفتم: "لیزا، نگاه کن! چه طور ممکن است در حالی که باد از شرق به غرب می وزد، ابرهای بارانی از غرب بیایند؟" باران به شدت بارید و در چند روز آینده، آتش به طور کامل خاموش شد. این حقیقتا یک معجزه بود.

از آن روز به بعد، پرسنل ما دیگر همان افراد سابق نبودند. اکنون با شجاعت به نزدیک تخت دعا می آمدند. آن ها عمیقا می دانستند که: "دعای مرد پارسا، قدرت دارد و بسیار اثربخش است." (یعقوب ۱۵: ۱۸) ما در اتاق کنفرانس، تخته ی بسیار بزرگی داشتیم که درخواست های هر بخش را روی آن می نوشتیم. بازدیدکنندگان بسیاری در طی دعای صبحگاهی پرسنل ما به دفترمان آمده اند و از ایمان و اشتیاق موجود در دعای هر کدام از گروه ها الهام گرفته اند.

سوال من این است: "به خاطر زندگی نکردن با ایمان چه مقدار برای زندگی دریافت نمی کنیم یا مهم تر از آن، به دیگرانی که تحت تاثیر ما هستند، یاری نمی رسانیم؟"

چه تعداد از ما مسیحیان با احساسات خود، برانگیخته می شویم و با عقل، اطلاعات را پردازش می کنیم که باعث می شود توانایی باور کردن را در ما بکشد؟ آیا شبیه زن یونانی هستیم که با وجود جواب نگرفتن و حتا رد شدن، باز هم پاپس نکشید؟ آیا شبیه بارتیمائوس هستیم که از گفتن بازنایستاد، حتا وقتی جمعیت به سمت او آمدند و به او گفتند که خاموش شود، شرایطش را بپذیرد، معقول باشد و شبیه مابقی آن ها رفتار کند؟ آیا شبیه آن مردانی هستیم که مردی مفلوج راآوردند و نتوانستند نزد عیسا بروند، اما به خاطر عزمشان، از پشت بام بالا رفتند، سفال ها را کنار زدند تا از خدا دریافت کنند؟ آیا شبیه زنی هستیم که گفت: "فقط کافیست او را لمس کنم" و جمعیت را کنار زد و در حالی که روی خاک بین پاهای مردم در آن ازدحام می خزید تا لبه ی ردای عیسا را لمس کند؟

چه نوع ایمانی در ما کار می کند؟ آیا برای دریافت کردن مصمم هستید؟ آیا در تعاقب خود سرسخت و مصر هستید؟ یا فقط به آنچه عیسا به عنوان بهایی عظیم برای آزادی ما پرداخت قانع شده ایم، دیگر در ایمان خستگیناپذیر و سرسخت نیستیم؟ آیا نسلی هستیم که عیسا از ما می پرسد: "اما وقتی پسر انسان آید، آیا ایمان بر زمین خواهد یافت؟" (لوقا ۱۸: ۸)

# بلند شدن، نه نزول کردن

اشعیا تصویری گذرا از جلال کلیسای عیسای مسیح که در پیش است، ارائه می دهد. او می نویسد:

"برخیز و درخشان شو زیرا نور تو آمده وجلال خداوند بر تو طالع گردیده است.زیرا اینک تاریکی جهان را و ظلمت غلیظ طوایف را خواهد پوشانید امّا خداوند بر تو ظلوع خواهد نمود و جلال وی بر تو ظاهر خواهد شد. و امّتها بسوی نور تو و پادشاهان بسوی درخشندگی طلوع تو خواهند آمد. چشمان خود را به اطراف خویش برافراز و ببین که جمیع

#### ایمان خستگی نایذیر است

آنها جمع شده، نزد تو می آیند. پسرانت از دور خواهند آمد و دخترانت را در آغوش خواهند آورد. آنگاه خواهی دید و خواهی درخشید و دل تو لرزان شده، وسیع خواهدگردید، زیرا که توانگری دریا بسوی تو گردانیده خواهد شد و دولت امّتها نزد تو خواهد آمد. (۲۰: ۱-۰)

اشعیا یک زندگی خارق العاده ای را توصیف می کند که خداوند آن را کلیسای زنده نامیده است. با این وجود، در طی این سال های خدمت افراد بسیاری را ملاقات کرده ام که طرز فکر یا باورشان این است که خدا یک روز به زودی کلیسای را با بیداری از بالا نازل می کند زنده می سازد. گویی منتظر هستیم او ناگهان همه ی کارها را بکند، بیداری بیاورد، ما را برخیزاند و به شکلی ویژه قدرتش را بر کلیسا بریزد.

در طول گذر سال ها و تامل بیش تر بر این مورد، به این نتیجه رسیده ام که او منتظر ماست! او تنها منتظر نسلی است که ایمان داشته باشند. اشعیا می گوید جلال خدا بر ما بسیار نیرومند خواهد بود که باعث می شود امت ها یا گم شدگان به سوی نور ما بیایند. آن ها دسته دسته خواهند آمد و جان های بسیاری به پادشاهی جاودانی او رهنمون می شوند.

با این وجود، جلال و قدرت او نازل نخواهد شد، بلکه ببینید اشعیا چه می گوید: "و جلال خدا بر تو طالع از گردیده است" این جلال از آسمان فرو ریختنی نیست بلکه از میان ما برخواهد خاست [بلند می شود/طلوع می کند]. آیا می توان این گونه برداشت کرد که ما به عنوان یک کلیسا ظاهر خواهیم شد و بالاخره شروع به باور خدا خواهیم کرد؟ آیا می تواند به این معنا باشد که ایمان ما بالاخره شبیه ایمان کلیسا نخستین و حتا قوی تر خواهد شد؟ آیا ما حقیقتا آنچه را که عیسا می گوید باور داریم و در پی آن با ایمانی خستگی ناپذیر می رویم؟ من فکر می کنم خدا منتظر ماست! او در این جا نسلی را پیش بینی می کند که بالاخره می فهمند باید با ایمان زندگی کنند و بالاخره جلال خارق العاده ای را که برای همه ی نسل های گذشته فراهم بوده ولی به خاطر بی ایمانی از دستش داده را دریافت و متجلی می سازند.

آیا می توانید اهمیت ایمان را ببینید؟ آیا اکنون می توانید ببینید چرا کتاب مقدس به ما می گوید که بدون ایمان ممکن نیست بتوان خدا را خشنود کرد؟ (عبرانیان ۱۱: ۲ را بخوانید). ما خوانده شده ایم تا خارق العاده باشیم. اما

۹ واژه ی انگلیسی، Risen up است که درتضاد با واژه ی Descend به معنای «نازل شدن، پایین آمدن و نزول کردن» است.

بدون ایمانی راسخ و رام نشدنی نمی توانیم به آن برسیم! بگذارید از شر کفن هایی که به دور خود پیچیده ایم، خلاص شویم. ما افرادی که متعلق به این جهان اند، نیستیم. ما کاهنانی سلطنتی، قومی مقدس و افرادی متفاوتیم. ما دارای طبیعت الاهی هستیم، پسران و دختران نور هستیم و قدرتی عظیم دردرون ماست.

شیطان حریف جلال کلیسایی که اشعیا نبوت می کند، نمی شود. چرا با پافشاری و تمام نیروی خود در پی آنچه که به عیسا تعلق دارد، نرفته ایم؟ او بهای آزادی ملتها را پرداخته و آنها میراث او هستند. او اقتدارش را به ما بخشیده تا گمشدگان را نجات بخشیم و به آن ها تعلیم دهیم که چگونه همچون او [عیسا] زندگی کنند. عیسا به ما میگوید:

"آنگاه عیسا نزدیک آمد و به ایشان فرمود: «تمامی قدرت در آسمان و بر زمین به من سپرده شده است. پس بروید و همهٔ قومها را شاگرد سازید و ایشان را به نام پدر، پسر و روح القدس تعمید دهید و به آنان تعلیم دهید که هر آنچه به شما فرمان داده ام، به جا آورند. اینک من هر روزه تا پایان این عصر با شما هستم!»" (متا ۲۸ استر)

اینها واژگان او به من و شماست. تمام قدرت آسمان و زمین به او سپرده شده، اما بلافاصله می گوید: "پس بروید ..." او قدرتش را به ما انتقال داده و از ما انتظار دارد که برویم و آنچه را که بهایش را پرداخته، بر پا داریم. ما اکنون باید در نام او، به جای او و با قدرت او برویم، زیرا با او یک هستیم و "ما در این دنیا همان گونه ایم که او هست" (یوحنا ٤: ۱۷) آیا می توانید درک کنید او چه چیزی را به ما سپرده است؟ ما باید خستگی ناپذیر به پیش برویم و آسمان را به زمین یعنی زندگی خود و کسانی که تحت نفوذ و تاثیر ما هستند، بیاوریم.

آیا ایمان شما در حال برخاستن است؟ لطفا درک کنید که هیچ چیز و هیچ شخص دیگری [جز خود شما]نمی تواند جلوی برخاستن این ایمان را بگیرد وآن را بازدارد، شکستش دهد و بر آن غالب آید. فقط شما هستید که می توانید مانع از برخاستن این ایمان گردید. نیروهای تاریکی نمی توانند ایمان شما را متوقف سازند! عیسا می گوید: "اینک شما را اقتدار می بخشم که ماران و عقربها و تمامی قدرت دشمن را پایمال کنید، و هیچچیز به شما آسیب نخواهد رسانید." (لوقا ۱۰: ۱۹) او قدرتش را به ما بخشیده، قدرتی که

#### ایمان خستگی ناپذیر است

با هیچ چیز دیگری نمی توان جایگزین اش کرد. او این قدرت را به ما سپرده و روشن ساخته که "هیچ چیز به شما آسیب نخواهد رسانید."

اکنون وقتش است، حالا، نه ده سال دیگر، نه حتا یک سال دیگر. اکنون وقت آن است که کلیسا برخیزد و در قدرت خارق العاده ی فیض از طریق ایمانی هستگی ناپذیر و سرسخت، گام بردارد. دست از نگاه کردن به توانایی های خود بردارید، به جای آن بر قدرت و توانایی های او متمرکز شوید؛ قدرت او که در شما ساکن است. او بیش تر از حد نیازمان به ما بخشیده! هیچ محدودیتی در آنچه می توانیم برای دیگران انجام دهیم تا به درون کاملیت زندگی وارد شوند، نداریم.



#### تاملاتی برای سفری خارق العاده

- آیا خدا به نیازهای شما پاسخ می دهد یا ایمان تان؟ دلیلی برای پاسخ خود بیاورید.
  - چرا فکر می کنید ایمان شما برای خدا بسیار مهم است؟
- آیا "کوهی" در زندگی شما وجود دارد که لازم است با آن در نام مسیح "حرف بزنید" [فرمان دهید]؟ اکنون در نام نیرومند و عظیم او این کار را انجام دهید!

# فصل پانزدهم

# به چه چیزی گوش می دهید؟

بیایید آنچه را که تا به این جا درباره اش بحث کردیم، جمع بندی کنیم. هدف نهایی ما در زندگی به عنوان ایمان دار خشنودی خداست. به هیجان آوردن پدر آسمانی اشتیاق هر ایماندار راستینی است. در مقابل نمی توانید چنین انگیزه ی مشتاقانه ای را در یک ایماندار پرمدعا از پیدا کنید، زیرا او پرهیزکاری را از دریچه ی سود شخصی اش می بیند. این نوع مقاصد پیچیده در کسانی که خارق العاده هستند، وجود ندارد، زیرا آن ها زیر بار حفظ خود و دوست داشتن خود شانه خم نکرده اند. کسانی که یک زندگی قدرت یافته از فیض دارند، انگیزه شان منافع شخصی، طمع و یک زندگی تجملی نیست. آن ها زندگی می کنند تا خلاقیت، ابتکار، بصیرت، کاردانی و دیگر منافع زندگی را به بار آورند و قدرت الاهی را به کسانی که تحت تاثیرشان منافع زندگی را به بار آورند و قدرت الاهی را به کسانی که تحت تاثیرشان در همه ی جنبه های زندگی شخصی خود می شکفند.

خشنود ساختن خدا با توانایی شخصی مان امری محال است. با این وجود: "قدرت الهی او هر آنچه را برای حیات و دینداری نیاز داریم بر ما ارزانی داشته است. این از طریق شناختِ او میسر شده که ما را بهواسطهٔ جلال و نیکویی خویش فراخوانده است." (دوم پطرس ۱: ۳) و این قدرت هیچ

چیز دیگری نیست مگر فیض خدا که به ما توانایی انجام آن راستی ای را که از ما مطالبه می شود، می بخشد. پولس تصریح می کند که: "زیرا خداست که با عمل نیرومند خود، هم تصمیم و هم قدرت انجام آنچه را که خشنودش می سازد، در شما پدید می آورد." (فیلیپیان ۲: ۱۳) و داشتن یک زندگی خارق العاده آن چیزی است که خشنودی عظیم او را به همراه دارد.

خدا ابتدا این کاررا با دادن طبیعتی تازه به ما انجام داد. ما نه تنها بخشیده شده ایم، بلکه خلقتی تازه گشته ایم؛ فرزندان خدا که در شباهت خود عیسای مسیح و به صورت او خلق شده ایم. اکنون از طریق قدرت ای طبیعت تازه و در یگانگی با روح القدس، می توانیم همچون عیسا، مقدس، قدرتمند و خارق العاده زندگی کنیم، و کارهایی را که او کرد، انجام دهیم و میوه ی بیش تر آوریم.

این فیض شگفت انگیز، از طریق فیض در دسترس ماست، و هیچ راه دیگری برای به دست آوردن آن وجود ندارد. ایمان خود لوله ای است که فیض را به زندگی ما منتقل می کند. اگر تنها به بخشایش گناهان ایمان داشته باشیم، یک زندگی بی ثمر و شکست خورده خواهیم داشت [هرچند نجات یافته ایم]. اگر به بخشایش گناهان و دست یافتن به پرهیزکاری ایمان داشته باشیم، آن گاه زندگی پاکی خواهیم داشت اما خود را مردد در استفاده از قدرت ملکوتی که نیازمند آنیم، می یابیم و این محظوریت و بدبختی ما را از دست یافتن به آن بازمی دارد. با این وجود اگر به بخشایش گناهان، زندگی مقدس و دریافت برکات روحانی ای که خدا برای ما تدارک دیده، ایمان داشته باشیم، می توانیم آنچه را که بدان فراخوانده شده ایم، انجام دهیم. یعنی: "همان گونه رفتار کنیم که عیسا رفتار میکرد" (اول یوحنا ۲: ۲) و امید بیافرینیم و برای کسانی که در نیازند، راه حل باشیم.

باید به یاد داشته باشیم که عیسا با تمرکز بر یک ماموریت زندگی کرد؛ او با هدف و علتی آمد. او فقط نیامد تا در میان زندگی غوطه ور شود و بر حسب تصادف به مردم در موقعیت هایی که پیش می آمد، خدمت کند. به حرف های او گوش دهید و به واژههای "مقصود" و "علت" دقت کنید: "بیایید به آبادی های مجاور برویم تا در آن جا نیز موعظه کنم، زیرا برای همین [مقصود]<sup>[7]</sup> آمده ام." (مرقس ۱: ۳۸) و در جای دیگر: "من از این رو [به این

۲ در ترجمه ی فارسی واژه ی purpose (مقصود) نیامده است.

علت  $\Gamma^{(n)}$  زاده شدم و از این رو [به این مقصود] پسر خدا ظهور کرد تا کارهای ابلیس را باطل سازد." (اول یوحنا  $\pi$ :  $\Lambda$ )

سپس عیسا پیش از صعودش به آسمان حرفی شگرف به همه ی ما زد:

"همان گونه که پدر مرا فرستاد، من نیز شما را می فرستم" (یوحنا ۲۰: ۲۱)

او به هر یک از ما می گوید: "همان گونه که من به "علت" و "مقصودی" آمدم- تا حقیقت را شهادت دهم، میوه ی جاودانی بیاورم و کارهای ابلیس را باطل سازم، شما را نیز می فرستم". با به یاد داشتن این موضوع، ببینید که برنابا چه قدرتمندانه اعضای کلیسای انطاکیه را تشویق می کند: "وقتی او به آنجا رسید و فیض خدا را دید، شادمان شد و همه را ترغیب کرد تا با تمام دل به خداوند وفادار باشند" (اعمال ۱۱: ۲۲)

اگر برای دست یافتن به فیض به منظور یک زندگی خارق العاده ایمان نداشته باشیم، آن گاه قادر به آوردن میوه های جاودانی و ابطال کارهای ابلیس نیستیم. ما قادر نخواهیم بود به طور کامل به مقصود و هدف [غایی] خود برسیم. در این صورت چگونه می توانیم خدار را خشنود سازیم؟

## افزایش ایمان مان

به همین دلیل است که به ما موکدا گفته شده: "بدون ایمان ممکن نیست بتوان خدا را خشنود ساخت" (عبرانیان ۱۱: ۲) در ترجمه ی دیگری می خوانیم: "لیکن بدون ایمان تحصیل رضامندی او محال است" به واژه ی "محال" توجه کرده اید؟ خلاصه ی کلام: نبودن ایمان به معنای دسترسی نداشتن به فیض است و این یعنی عدم توانایی خشنود ساختن خدا؛ ایمان کم یعنی دسترسی کم به فیض، و این به معنای توانایی اندک در خشنود ساختن خداست؛ ایمان عظیم مساوی است با فراوانی فیض و توانایی عظیم برای خشنود ساختن خدا. همه ی این ها به ایمان ختم می شوند. مدت ها زمان برد تا شاگردان توانستند این حقیقت را درک کنند. به محض آن که

۳ از این رو که در ترجمه ی هزاره نو آمده همان مفهوم را دارد، اما با توجه به دید نویسنده در استفاده از واژه ای خاص مترادف آن نیز آورده شده است.

٤ ترجمه ي قديمي. نويسنده از ترجمه ي NKJ استفاده كرده كه تا حدى به اين ترجمه نزديك است.

#### به چه چیزی گوش می دهید؟

درک کردند، این حقیقت ناکارایی و کمبودشان را برجسته ساخت و برایشان روشن کرد چرا عیسا ایمان ضعیف شان را تحمل نمی کرد. آن ها در نهایت فریاد برآوردند:

"خداوندا، ايمان ما را بيافزا!" (لوقا ١٧: ٥)

بالاخره رسولان به اهمیت ایمان پی بردند و من می توانم شادی و لذتی را که به سرورشان از کشف این حقیقت توسط آن ها دست داد، تجسم کنم. پس از سال ها کار صبورانه با این مردان، آن ها بالاخره چیزی را که برای یک زندگی موفق در پادشاهی نیازمند آن بودند، می طلبیدند. این پاسخ او به آن هاست:

"اگر ایمانی به کوچکی دانه ی خردل داشته باشید، می توانید به این درخت توت بگویید از ریشه برآمده در دریا کاشته شود، و از شما فرمان خواهد برد." (آیه ۲) توجه کنید که عیسا درباره ی یک دانه ی خردل حرف می زند که بسیار کوچک و تقریبا دو میلی متر است. این دانه تقریبا هم اندازه ی دانه ی خشخاش یا یک دانه ی فلفل است. عیسا می گوید که ایمان از چیزی که به ظاهر بی اهمیت و ناچیز است، سرچشمه می گیرد. به همین دلیل است که خیلی ها آن را نادیده می گیرند. آن ها به دنبال چیزی خارق العاده و قابل توجه در فضای عقلانی خود می گردند. آن ها از درک این حقیقت عاجز می مانند که خارق العاده بودن از کلام او که یک دانه است، آغاز می شود.

### کاشته شده در دل ما

کلید دست یافتن به ایمان، جای دادن کلام او در وجود و درون ماست "زیرا در دل است که شخص ایمان می آورد" (رومیان ۱۰: ۹). دل [قلب] جایگاه ایمان ماست، بنابراین جایی که دانه باید در آن کاشته شود. عیسا این حقیقت مهم و محوری را در مثل برزگر شرح می دهد. در واقع درک این حقیقت آن قدر مهم است که عیسا می گوید: "آیا این مثل را درک نمی کنید؟ پس چگونه مثل های دیگر را درک خواهید کرد؟" (مرقس ٤: ۱۲)

به زبان ساده، این مثل روشن گر بنیادهای اساسی ایمان است و بدون درک آن اصول پادشاهی [ملکوت] در رازی سربسته باقی خواهند ماند.

مثل کتاب مقدس این گونه است: کشاورزی می رود تا در مزرعه اش بذر بکارد. همان طور که آن ها را پخش می کند، برخی در راه می افتند و پایمال می شوند و پرنده ها آن را می خورند. برخی دیگر بر سنگلاخ افتاده و زود سبز شدند، اما چون ریشه ی محکمی نداشتند، خشک شدند و سوختند. برخی در میان علف های هرز و خارها افتادند، جوانه زدند و رشد کردند، اما علف های هرز نیز با آن ها رشد کردند و در نهایت آن ها را خفه کردند. بالاخره بقه ی بذرها بر زمین نیکو افتاده و محصولی عظیم به بار آوردند.

تعدا شاگردان وقتی با عیسا تنها بودند، از او معنای این مثل را پرسیدند. عیسا پاسخ داد: "معنی مَثَل این است: بذر، کلام خداست " (لوقا ۸: ۱۱)

این نکته دارای اهمیت زیادی است. وقتی عیسا می گوید: "اگر به اندازه ی دانه ی خردل ایمان داشتید"، او به کلامی اشاره می کند که روح القدس با قلب های ما سخن می گوید، خواه از کلام باشد یا از منبعی که با کلام در ارتباط است. همان طور که پیش تر گفتم، دانه هر آنچه را که برای به انجام رساندن سرنوشتش لازم است، در خود دارد. تمام آنچه که برای زندگی و رشد لازم است، خاک است وهمان طور که دیدیم، خاک بیانگر قلب [دل] ماست.

خدا می خواهد ملکوتش را بر زمین آشکار سازد و برکات آسمان را به دنیای تاریکی بیاورد. اما او خود را به آنچه که از طریق بدن مسیح یا در نهایت قلب ما ایمان داران می تواند انجام دهد، محدود ساخته است. زمانی که عیسا بر زمین راه می رفت، او به طور کامل به کلام پدر ایمان داشت. هیچ فقدان ایمانی نبود و به همین دلیل است که درباره ی او نوشته شده: "آنگاه گفتم: "اینک من خود می آیم، تا ارادهٔ تو راای خدا به جای آورم؛ در طومار کتاب درباره ام نوشته شده است. "(عبرانیان ۱۰: ۷) عیسا خواسته ی پدر را به طور کامل انجام داد. با این وجود او نزد پدر بازگشت و مسئولیت کامل کردن کاری را که شروع کرد، به ما سپرد. اکنون انجام اراده ی پدر یعنی شهادت دادن بر راستی و ویران ساختن کارهای شریر دیگر تنها بر عهده ی یک مرد یعنی عیسای مسیح نیست، بلکه از طریق کل بدن است که عهده ی این کار در قلب ما آغاز می شود.

اجازه دهید با تفسیر عیسا از این مثل بسیار مهم ادامه دهیم:

#### به چه چیزی گوش می دهید؟

"بذرهایی که در راه میافتد، کسانی هستند که کلام را میشنوند، امّا ابلیس میآید و آن را از دلشان میرباید، تا نتوانند ایمان آورند و نجات یابند." (لوقا ۱۲:۲۱)

کلام شنیده می شود اما شیطان می آید و آن را تنها به یک دلیل از قلب افراد بیرون می آورد: او نمی خواهد آن ها به آن کلام ایمان آورند، زیرا ایمان کارهای او را نابود می سازد. پرسشی منطقی در این جا مطرح می شود: "چه طور شیطان می تواند کلام خدا را بدزدد؟"سردسته ی روش های او استفاده از تجربه های ناکامی و شکست، یاس، سنت های مسیحی ساخته ی بشر، استدلال های انسانی، ایمان غلطی که به آن چسبیده ایم و … است.

ما باید به خاطر داشته باشیم که شریر با چنگال، دم دراز نشان دار و یک جفت شاخ نمی آید تا بگوید: "من شریر هستم، آمده ام تا کلام خدا را بدزدم!". اگر این گونه می کرد، ایمان آن ها محکم تر و راسخ تر از زمانی که شنیده بودند، می شد. خیر، کتاب مقدس می گوید شیطان زیرک و حیله گر است. روش های ظاهری بسیار عادی دارد و تشخیص آن ها بسیار دشوار است. تلاش او آن است که کلام خدا را غیرعادی و حکمت خود را طبیعی جلوه دهد. این موثرترین استراتژی شیطان است!

یک بار دیگر گفته های عیسا را با دقت بخوانید: "ابلیس می آید و آن را از دلشان می رباید، تا نتوانند ایمان آورند و نجات یابند." پیامی که در قلب ما کاشته می شود، تهدیدی برای تاریکی است ، نه آن پیامی که در فکر ماست. وقتی عیسا می گوید: "اگر به اندازه ی دانه ی خردلی ایمان داشتید"، او درباره ی بودن کلام خدا در فکرتان حرفی نمی زند، صحبت او درباره ی قلب شماست. اجازه دهید رومیان ۱۰: ۱۰ را یک بار دیگر تکرار کنم: "زیرا در دل است که شخص ایمان می آورد". بنابراین تمرکز اصلی دراین مثل، نه بر روی دانه بلکه بر روی شرایط زمین یا قلب ماست. وقتی با این نگرش پیش برویم، موضوع روشن تر خواهد شد.

عيسا ادامه مى دهد:

"بذرهایی که بر زمین سنگلاخ میافتد کسانی هستند که چون کلام را میشنوند، آن را با شادی میپذیرند، امّا ریشه نمیدوانند. اینها اندک زمانی ایمان دارند، امّا بههنگام آزمایش، ایمان خود را از دست میدهند." (لوقا ۸: ۱۲)

عبارت کلیدی در این آیه "اما ریشه نمی دوانند" یا در ترجمه ی دیگری "اما عمیقا در آن ها جای نمی گیرد" است. آن ها با شادی کلام را می شنوند و از نظر ذهنی آن را می پذیرند، و حتا در قلب شان با آن موافق هستند، اما کلام عمیقا در آن ها ریشه نمی دواند و از جهان مادی برایشان حقیقی تر نمی شود. به محض بروز مشکلات یا هر شرایطی که در تقابل با کلام خداست، پاپس می کشند و این به راحتی ایمان سطحی و کم عمق شان را آشکار می سازد. ایمان شان به سادگی از ریشه کنده می شود [چون ریشه ی عمیقی ندارد].

من با افراد بسیاری برخورد کرده ام که سراغم آمده و گفته اند: "جان ما به کلام خدا ایمان داریم، اما نتیجه ای ندارد، و دعاهای ما بدون پاسخ می ماند." آنچه که برای آن ها اتفاق می افتد، بسیار ساده است. اغلب دوره ای وجود دارد که وقتی شروع می شود که ما در اصل به خدا در بعضی مسائل خاص ایمان داریم و تا زمانی که آن کار کامل شود یا به نتیجه ای برسد، ادامه پیدا می کند. من این دوران را "دوره ی ایمان بحرانی" می نامم. این دوره ای است که تکلیف باورتان روشن نیست و می تواند بسته به ایمان تان به هر سویی برود. من به کسانی که می گویند چرا خدا از طریق آن ها کاری به هر سویی برود. من به کسانی که می گویند چرا خدا از طریق آن ها کاری کلام خدا به مصیبت بیش تر ایمان داشتید." می دانم که شاید این گذاشتن مسئولیت زیادی بر ایمان فردی باشد. اما فکر می کنم شهادت قاطع کتاب مقدس حرف مرا در این جا تایید می کند.

به عنوان مثال، اگر به یاد داشته باشید، پطرس در ابتدا به فرمان "بیا و روی آب راه برو" عیسا ایمان داشت. پطرس مدتی باور کرد، و روی آب راه رفت. فکرش را بکنید، اگر شما قایقی گرفته بودید، به وسط یک دریاچه ی خیلی آرام می رفتید و قدم بیرون می گذاشتید، قطعا نمی توانستید روی آب راه بروید، حتما فرو می رفتید! اما پطرس روی آب گام برداشت. با این وجود وقتی نگاهش را به مصیبت [توفان] متمرکز کرد، شروع به فرورفتن و غرق شدن نمود. عیسا بعدا به پطرس گفت که او "ایمان اندکی" داشت. او به شاگردانش نگفت که "ایمان نداشت"، زیرا پطرس ایمان داشت، اما ایمانش ریشه ی عمیقی نداشت.

بسیاری در همین وضعیت هستند. درابتدا باور دارند، اما وقتی مصیبت

New English Version o

## به چه چیزی گوش می دهید؟

بروز می یابد، ایمان سطحی و کم عمق شان خودنمایی می کند. ما باید عمیقا ایمان داشته باشیم. به توصیف عیسا درباره ی آخرین خاکی که دانه ها روی آن افتاده بودند، دقت کنید (من برای تمرکز بر این نکته، از مورد سوم گذشتم).

"امّا بذرهایی که بر زمین نیکو میافتد، کسانی هستند که کالام را با دلی پاک و نیکو می شنوند و آن را نگاه داشته، پایدار می مانند و ثمر می آورند." (لوقا ۱۸: ۱۵)

به عبارت "پایدار می مانند و ثمر می آورند" دقت کنید. وقتی عمیقا ایمان دارید، شرایط را متحمل می شوید، در برابر سختی ها می ایستید، در تمام مصیبت هایی که در برابر آنچه خدا برای شما آشکار کرده، بروز می یابند، ایمان خود را حفظ می کنید. به همین دلیل است که شنیدن کلام او با قلب مان تا این حد اهمیت دارد. به محض شنیدن این کلام با قلب مان، در آن ساکن می شویم، درباره اش می اندیشیم، به تصویری که ترسیم نموده متمرکز می شویم، و سپس آن را به زبان می آوریم.

# واژه ها تصاویر را ترسیم می کنند

درک این نکته که واژگان تصاویر را ترسیم می کنند، بسیار مهم است. بسیاری به اندازه ی کافی در این ارتباط نمی اندیشند و سریع از روی آن می گذرند. اگر من می گویم "غروب"، شما بلافاصله در ذهن خود یک صحنه ی زیبای غروب را مجسم می کنید. اگر اقیانوس را دوست دارید و خاطره ای از سفری در نزدیکی دریا دارید، در تجسم تان احتمالا خورشید را در وسط ابرهای درخشانی در بالای آب می بینید. یا اگر در آریزونا زندگی می کنید، احتمالا یک توپ سرخ آتشین را که روی صحرایی سوزان فرود می آید، تصویر می کنید. اگر در کلرادو زندگی می کنید، ممکن است ناپدید شدن خورشید را پشت دندانه های قله های کوهستان راکی با ابرهای درخشان که آرایه های رنگ را در صفی منظم بازتاب می دهند، در نظر درخسا آورید. کلام خدا نیز به همین شیوه در ذهن ما تصاویری را نقش می کند زیرا اومی داند چگونه پیغام خود را به ما برساند.

آنچه را که خدا با ابراهیم [ابرام]کرد، در نظر بگیرید. او ظاهر شد و گفت: "ای ابرام، مترس! من سپر تو هستم و تو را پاداشی بس عظیم خواهد بود" (پیدایش ۱۵: ۱ هزاره نو) می توانید تصور کنید؟! خدا بر شما ظاهر شود و چنین چیزی بگوید؟ شگفت انگیز است!

با این وجود ابراهیم با شک پاسخ می دهد: "مرا چه خواهی داد، زیرا بی فرزند مانده ام؟ ... اینک مرا نسلی ندادی، پس خانه زادم وارث من خواهد بود" (آیات ۲-۳) ابراهیم از زمانی که دوران باروری همسرش گذشته بود، دیگر امیدی به داشتن پسری نداشت. تنها تصویر در قلب او آن چیزی بود که زندگی برای او ترسیم کرده بود. هم تجربه و هم دانش برای او این گونه تصویر کرده بودند که وقتی زنی از سنی میگذرد، دوره ی قاعدگی اش به پایان می رسد و دیگر بچه دار شدن برای او غیرممکن است. ساره چند سال پیش از این سن عبور کرده بود. بنابراین پاسخ ابراهیم بسیار طبیعی بود. با این وجود خدا قادر است قوانین دنیای مادی را دگرگون ساخته و آن ها را لغو کند، زیرا همه چیز برای او ممکن است. اما ابراهیم متوجه نشده بود، خدا آمده بود و گفته بود: "تو پاداشی عظیم خواهی یافت"، این گفته در نظر مردی پیر، نمی توانست معنایی بالاتر از این داشته باشد که همه چیز روزی مردی پیر، نمی توانست معنایی بالاتر از این داشته باشد که همه چیز روزی

اما می بینید خدا چه کرد: "و اُبرام را بیرون برده، گفت: «بهسوی آسمان بنگر و ستارگان را بشمار، اگر بتوانی آنها را بشماری!» آنگاه به اُبرام فرمود: «نسل تو نیز چنین خواهد بود." (آیه ه)

من مطمئنم که این اتفاق در همان دقایق آغازین عصر رخ داده است. دانشمندان می گویند که بالغ بر هشت هزار ستاره ی قابل مشاهده با چشم انسان در شرایط مساعد وجود دارد. با این وجود در خاورمیانه ی کهن، جایی که نه آلودگی بود نه رطوبت یا نور شهرها، تعداد ستارگان قابل مشاهده با چشم غیر مسلح از این هم بالاتر بوده است. می توانید این مسئولیت را تصور کنید؟ من مطمئنم ابراهیم ساعت ها مشغول شمردن ستارگان بود. و در نهایت دراثر خستگی به خواب رفته است.

صبح روز بعد وقتی ابراهیم از خواب برخاست، مطمئنم خدا آن جا حاضر بود. می توانم صدای خدا را بشنوم که می پرسد: "خب، ابراهیم آیا توانستی همه ی ستارگان را بشمری؟"

احتمالا ابراهیم پاسخ داده: "شوخی می کنید؟ هیچ راهی ندارد. غیرممکن

است. آن ها غیرقابل شمارش اند!" سپس خدا پاسخ داد: "نسل تو نیز این گونه خواهد بود، آن قدر زیاد که نمی توان شمرد!"

خدا در تصور ابراهیم تصویری را خلق کرد. از آن به بعد، هر بار که ابراهیم به وعده ی خدا درباره ی نسلاش می اندیشید، آن آسمان شب با ستارگان بی شمارش را به یاد می آورد و در تصورش می دید که هر ستاره به صورت کودکی در می آید که فریاد می زند: "بابا ابراهیم!"

خدا برای گفتن این حقیقت به ابراهیم از تصویر شن نیز استفاده کرد: "بهیقین تو را برکت خواهم داد و نسلت را همچون ستارگان آسمان و مانند شنهای کنارهٔ دریا بسیار کثیر خواهم ساخت. نسل تو دروازههای دشمنانشان را تصرف خواهند کرد " (پیدایش ۲۲: ۱۷ هزاره نو) بیش تر سفرهای ابراهیم از کنار دریا بوده، پس فکر میکنم او توانسته این تصویر را به خوبی درک کند. او احتمالا خاطرات زیادی از احساس گرمای شن ها در زیر پاهایش داشته است. آیا ممکن نیست که یک روز پیش از صحبت خدا با او، با خودش فکر کرده باشد: "چه قدر شن ها زیادند، درشگفتم که چه تعداد از آن ها وجود دارد؟ آن ها غیرقابل شمارش اند!" در دنیای ابراهیم، ستارگان و شن نمایانگر امری غیرقابل شمارش بودند، پس به همین دلیل است که خدا به عنوان نمونه از آن استفاده کرده.

اگر امروز ابراهیم زنده بود و یک زیست شناس، احتمالا خدا به او میگفت: "نسل تو همچون سلول های بدن انسان [بی شمار] خواهد بود."

عیسا نیز دقیقا از همین روش برای در میان گذاشتن کلام خدا استفاده می کرد. او به ماهیگیران از ماهی داستان می گفت، به کشاورزان از کشاورزی، به تجار داستان هایی درباره ی پول و تجارت می گفت و برای جماعت از ازدواج، روابط خانوادگی و دیگر روایت های عامیانه، داستان می گفت. او از این روش استفاده می کرد تا هر فردی بتواند حقیقت را با چیزی در تجربه ی زندگی اش پیوند زند، خدا امروز هم همان روش را برای من و شما به کار می بندد، او از کلمات استفاده می کند تا آنچه را که می خواهد در تصور ما نقش بزند. از آن جایی که دشمن و خداوند هر دو برای صفحه ی قلب شما در رقابت اند، قلب یک منطقه ی جنگی محسوب می شود، زیرا هر آنچه این صفحه را پر سازد و ما باورش کنیم، همان زندگی ما را پیش خواهد برد. کلامی که می شنویم و روزانه به آن گوش دهیم، تصویری را در صفحه ی کلامی که می شنویم و روزانه به آن گوش دهیم، تصویری را در صفحه ی قلب ما حک خواهد کرد. به همین دلیل است که عیسا می گوید: "به آنچه

می شنوید، به دقت دل بسپارید" (مرقس ٤: ٢٤)

شیطان به فکر شما کلماتی همچون شکست، درماندگی، فقر، بیماری، ناامیدی، عدم توانایی در کمک به دیگران و مانند آن را می گوید. او از این که شاهد باشد شما خود را افرادی عادی می بینید و ناتوان در تجربه ی تغییری الاهی، شادمان می گردد. نگرانی بزرگ ترین ابراز اوست زیرا کاملا در خلاف جهت ایمان است. نگرانی تصویری می کشد، حتا فیلمی را در صفحه ی قلب شما پیش از وقوع خود اتفاق نشان می دهد. آنچه که از آن می ترسید، صفحه ی شما را نقش می بندد.

خدا درست خلاف این عمل می کند. او از کلماتی استفاده می کند که تصویر امید را ایجاد می کنند. به همین دلیل کتاب مقدس درباره ی ابراهیم می گوید:

"با اینکه هیچ جایی برای امید نبود، ابراهیم امیدوارانه ایمان آورد تا پدر قومهای بسیار گردد، چنانکه به او گفته شده بود که «نسل تو چنین خواهد بود.»" (رومیان ٤: ۱۸ ترجمه قدیمی)

خدا این کلمات را درست پس از ناتوانی ابراهیم در شمارش ستارگان آسمان گفته بود. اکنون تصویری از نسلی بی شمار در قلب او نقش بسته بود. این تصویر جایگزین تصویر پیشین ابراهیم از عدم باروری همسرش و وارث شدن خادمش گشته بود.

چرا پولس درباره ی ابراهیم می نویسد: "در ناامیدی به امید ایمان آورد<sup>[7]</sup> امید نخستین، امید طبیعی بودو تجربه ای که ابراهیم پشت سر گذاشته بود، باعث می شد فکر کند که هیچ شانسی برای داشتن فرزندی از ساره وجود ندارد. اما امید دیگری وجود دارد – امید خداگونه، که امید دومی است که پولس به آن اشاره می کند. متاسفانه ما واژه ی "امید" را به "ممکن است" تقلیل داده ایم. وقتی می گوییم "امیدوارم"، مقصودمان این است که "احتمالا رخ نخواهد داد، ولی شاید هم بشود". این تصویر کتاب مقدسی از واژه ی "امید" نیست. واژه ی امید در کتاب مقدس به معنای "با اطمینان چشم به راه بودن" است. ابراهیم به امید، به رویا و تصویری که خدا در صفحه ی قلب او نقش بسته بود، ایمان داشت. به خاطر ایمان، ابراهیم خود را "پدر قوم های بسیار" خواند، پیش از آن که او و ساره فرزندی در واقعیت جهان قوم های بسیار" خواند، پیش از آن که او و ساره فرزندی در واقعیت جهان

۲ در KJV، آمده: «اویی که مخالف امید بود، به امید ایمان آورد.»

مادی داشته باشند. او می دانست آن کار[فرزند] قبلا انجام شده زیرا خدا نمی توانست دروغ بگوید. این مطلب نشان می دهد که چرا نویسنده ی رساله به عبرانیان چنین می گوید:

"ایمان، ضامن چیزهایی است که بدان امید داریم و برهان آنچه هنوز نمیبینیم" (عبرانیان ۱۱: ۱)

امید، تصویری است که کلام خدا بر صفحه ی قلب ما نقش می زند، و ایمان به آن دوام و استحکام می بخشد تا به واقعیت بدل شود. علت آن که بسیاری با ایمان مساله دارند، این است که فاقد امیدند. اگر امیدی نداشته باشید، چیزی وجود ندارد تا ایمان به آن استحکام ببخشد.

روش دیگر برای توصیف این دو واژه، این است که امید را به نقشه ی ساختمان و ایمان را مصالح لازم برای ساختن تشبیه کنیم. شما می توانید هزار کیلو میخ، الوار، کاشی، سفال، پنجره، توفال چوبی و سیمانی، لوله و مانند آن داشته باشید. اما بدون یک نقشه ی ساختمانی، نمی توانید چیزی را بسازید. شاید برخی در جواب بگویند: "من می توانم این کار را انجام دهم؛ من آن را در ذهنم می سازم." بله، ممکن است بتوانید اما هنوز نیاز به تصویری در ذهن تان دارید که خانه قرار است چه شکلی شود، و این همان نقشه ی ساختمانی است.

پس اجازه دهید تکرار کنم، اگر امیدی نداشته باشید، یعنی تصویر، شکل، یا نقشه ی ساختمانی ای در قلب تان؛ ایمان تان چیزی را برای ساختن ندارد. به همین دلیل پولس به مسیحیان روم که تحت جفای عظیمی بودند، می نویسد:

"اینک خدای امید، شما را از کمال شادی و آرامش در ایمان آکنده سازد تا با قدرت روحالقدس، سرشار از امید باشید." (رومیان ۱۰: ۱۳)[۸]

این یکی از آیات بی نظیر و محبوب من است، می بینید؟ او را "خدای امید" می نامد! وقت گذراندن با خدا، امید و رویا می آفریند. در ترجمه ی دیگری آمده: "باشد خدا، که منبع امید است، شما را از خوشی و آرامشی که به واسطه ی ایمان شماست، آکنده سازد و ..." امی توانید ببینید که چه طور

Blueprint \

 $<sup>\</sup>Lambda$  در ترجمه می نخستین از CEV اشتفاده شده که در ابتدای آیه آمده: «دعا می کنم خدا، که امید می بخشد...» و نویسنده با اشاره به ترجمه می NIV عبارت «خدای امید» را در ادامه شرح می دهد.

Today's English Version ۹

ایمان و امید با هم برای خوشی، آرامش و شادی کار می کنند؟ آیا می توانید ببینید امید از کجا می آید؟ امید از قدرت روح القدس ناشی می شود. او یکی از شخصیت های الوهیت است که می خواهد تصویر حقیقت را در قلب های ما نقش کند و این کار را از طریق کلامی که به ما می گوید، انجام می دهد.

قلب مکانی است که جنگی عظیم در آن جریان دارد. روح القدس و دشمن، هر دو می خواهند به صفحه ی تصویر قلب ما دسترسی پیدا کنند. اگر دشمن دسترسی پیدا کند، باور به درماندگی، شکست، شهوت، غرور، بیماری، مرگ، بی ثمری، تباهی و ... را با آنچه دروغ می گوید در قلب شما نقش می زند، و آن گاه شما نیز آن گونه خواهید شد. ایمان به آنچه که امید داریم، استحکام می بخشد و ترس و نگرانی ها را برمی دارد. ایوب میگوید: "زیرا ترسی که از آن می ترسیدم، بر من واقع شد. و آنچه از آن بیم داشتم، به من رسید." (ایوب ۳: ۲۵)

در اوایل بیست سالگی، درست پس از ایمانم، برخی از جنگهایی که داشتم، بسیار بزرگ بودند. در ذهنم تصاویر سکسی و منحرف را می دیدم. این تصاویر با شنیدن صحبت دیگران، دیدن فیلم، برنامه های تلویزیونی و آگهای های تبلیغاتی تقویت می شدند، اما اغلب این تصاویر منزجر کننده ناگهان به سراغم می آمدند. من با این افکار زجر می کشیدم و ترس وجودم را آکنده بود. با خود می گفتم: "آیا بالاخره با زنی که با او ازدواج می کنم یک رابطه ی سالم جنسی خواهم داشت؟ آیا برای من ممکن است به زنی با افکار درست و سالم نگاه کنم؟ چه طور می توانم با این گناه در زندگیم به دیگران خدمت کنم؟ آیا من فردی غیرطبیعی هستم؟"

سپس یک روز دریافتم که کلام خدا می گوید: "زیرا هر چند در این دنیا به سر می بریم، امّا به روش دنیایی نمی جنگیم. چرا که اسلحهٔ جنگ ما دنیایی نیست، بلکه به نیروی الهی قادر به انهدام دژهاست. " (دوم قرنتیان ۱۰: ۳–٤) پولس از چه دژهایی صحبت می کند؟ پاسخ این جاست:

"ما استدلالها و هر ادعای تکبرآمیز را که در برابر شناخت خدا قد علم کند ویران میکنیم و هر اندیشهای را به اطاعت از مسیح اسیر میسازیم." (دوم قرنتیان ۱۰: ۵ ترجمه قدیمی)

اولین واژه ی مورد اشاره ی پولس، خیالات این واژه ی مورد اشاره ی پولس، خیالات این این مورد اشاره ی پولس،

Imagination 1.

## به چه چیزی گوش می دهید؟

است که در صفحه ی تصورات و خیالات ما نقش شده است. مورد بعدی شناخت غلط و مورد آخر اندیشه های غلط است (به این دو موضوع در فصل آینده می پردازم) پولس تصریح می کند که دژها بخشی از جنگ روحانی هستند، نه جنگ مادی. برای شکست دادن تصورات و خیالات غلط و جانشین ساختن شان با امید الاهی، باید از اسلحه و شمشیری روحانی یعنی کلام خدا استفاده کرد.

به محض آموختن این حقیقت، مسیر جنگ به نفع من عوض شد. می دانستم آینده ام در امنیت است. شروع کردم به جنگ با استفاده از کلام خدا. من مستقیما خطاب به تصاویر حرف می زدم و به آن ها فرمان می دادم تا در نام عیسا نابود شوند، و از آنچه خدا برای زندگی جسمانی من بیان نموده بود، سخن می گفتم. این جنگی فکری بود، اما می دانستم آن دژ فرو خواهد ریخت و با تصاویر سالم جایگزین خواهد شد.

به محض غالب آمدن در این جنگ، با مورد دیگری روبه رو شدم. در آغاز بیش تر جنگ در ارتباط با زندگی شخصی ام بود. همان طور که بالغ تر می شدم، جنگ نیز به فراسوی این مرزها و جایی که قرار بود به دیگران برسم، کشید. این مهم ترین منطقه ی جنگی است که دشمن می خواهد آن را تصاحب کند، زیرا این جا، جایی است که شما بر دیگران اثر میگذارید. عیسا به پطرس نگاه کرد و گفت:

"«ای شَمعون، ای شَمعون، ای شَمعون، شیطان اجازه خواست شما را همچون گندم غربال کند. امّا من برای تو دعا کردم تا ایمانت تلف نشود. پس چون بازگشتی، برادرانت را استوار بدار،»" (لوقا ۲۲: ۳۱–۳۲)

زمانی که من خدمتم را در میدوست<sup>۱۱۱</sup> شروع کردم، یک کشاورز به من کمک کرد تا آنچه را که عیسا به شمعون [پطرس] گفته بود، دریابم. من یاد گرفتم که اگر دانه ی گندم در زمان اشتباهی الک [غربال] شود، می تواند آن قدر زیان بار باشد که آن دانه ها دیگر محصول نیاورند. وقتی این توضیح را شنیدم، دریافتم که عیسا به پطرس می گوید: "شیطان می خواهد توانایی های تو را برای بازتولید و ثمرآوردن، از تو بگیرد".

شیطان حقیقتا نگران نیست که مبادا شما زندگی مسیحی آسودهای داشته باشید، پول فراوانی به دست بیاورید، از آنچه به دست می آورید

Midwest 11

لذت ببرید، و یک روزی به آسمان بروید. آنچه او بیش تر از آن می ترسد این است که شما بازتولید داشته باشید. به محض آن که وارد این قلمرو می شوید.

من می توانم کتابی کامل درباره ی جنگ های روحانی ای که خودم و لیزا در طی دوران خدمت مان داشته ایم، بنویسم؛ جنگ هایی که هر فرد دیگری هم که در مسیر نجات جان دیگران است، با آن روبه رو ست. به یاد دارم شبی در سال ۱۹۸۸ سه ماه پس از این که من شروع به موعظه ی تمام وقت کرده بودم، لیزا با برانگیختگی گفت: "من نمی دانستم که این همه شیاطین وجود دارند!"

جنگ هایی که ما با آن ها روبه رو هستیم، گاه بسیار سخت و پرنمودند ولی اغلب آهسته و زیرکانه هستند. اجازه دهید به جنگی زیرکانه در زندگی خودم اشاره کنم که به زیبایی می تواند آنچه را که در ارتباط با صفحه ی تصورات ماست، توصیف کند.

# تلاشىي ماهرانه براى غربال كردن

در سال ۱۹۹۲، یک روز صبح خدا با من سخن گفت تا کتابی را بنویسم. این یکی از آن موارد ملاقات الاهی بود که نمی توانید هرگز فراموشش کنید. من از زبان انگلیسی در مدرسه متنفر بودم و امتحان ورودی کالج ملی در درس واژه شناسی مردود شدم. و به همین دلیل مهندسی خواندم. پس زمانی که خداوند به من گفت بنویس، واقعا حس کردم مرا اشتباه گرفته است. مدت ده ماه نااطاعتی کردم و ننوشتم. سپس در طی دو هفته، دو زن به ملاقات من آمدند و دقیقا همان پیغام را آوردند: "جان بیور، اگر آنچه را که خدا به تو بخشیده تا بنویسی، ننویسی، آن پیغام را به فرد دیگری خواهد داد و تو برای نااطاعتی ات داوری خواهی شد. وقتی نفر دوم نیز همین پیغام را گفت، ترس خدا بر من قرار گرفت و من فورا کاغذ و قلم را برداشتم.

من نخستین کتابم را نوشتم، اما هنوز با افکارم در جنگ بودم: "چه کسی این را چاپ خواهد کرد؟" من به خوبی شناخته شده نبودم، در کلیساهایی با یکصد عضو یا کمی بیش تر موعظه کرده بودم و در شهری کوچک با نزدیک

به سه هزار نفر در میدوست، شبان جوانان بودم. حتا نمی توانستم تصور کنم که چه طور ممکن است پیغام من چاپ شده و به دست مردم برسد. اما خدا سخن گفته بود. بنابراین ادامه دادم. من یک نسخه ی خطی از کتاب را به یک موسسه ی انتشاراتی مسیحی تحویل دادم که در همان شهر محل سکونتم کار می کردند. هفته ها گذشت و هیچ چیز نشنیدم. بالاخره زنگ زدم و مردی که جزو مدیران بود، گفت: "ما نمی خواهیم کتاب شما را چاپ کنیم، چون بیش از حد موعظه گونه است." اگر این گفته تحملش خیلی سخت نبود اما چند روز بعد دوستی که کتاب را خوانده بود، به من گفت: "جان، تو بیش از حد ازکتاب مقدس استفاده میکنی".

من با دلسردی می جنگیدم. واژه های آن دو نفر تصویری از شکست و درماندگی را در تصور من نقش کرد. آن زمان مطلب را کاملا درک نمی کردم، اما اکنون می دانستم این نقشه ی دشمن بود تا مرا از بازتولید بازدارد. شیطان می خواست مرا غربال نماید. اما خدا با من حرف زده بود و من حس میکردم که کتاب مردم را لمس خواهد کرد. یک انتخاب پیش رویم بود: یا باید اجازه میدادم واژه های آن دو نفر تصویری از شکست و درماندگی را در قلب من حک کند یا باید به امیدی که در کلامی که خدا با من سخن گفته بود یافت می شد، تکیه می کردم. من تصمیم گرفتم به کلام خدا ایمان داشته باشم و علیه تصویر درماندگی بجنگم و کلام خدا را به جای آن بنشانم. بیش تر این تصویر تازه در دعاهای خلوتم اتفاق افتاد، آن هم با همسرم که در این مسیر حمایتم می کرد و بزرگ ترین مشوق من بود.

با ناشران دیگر تماس گرفتم و آن ها نیز از انتشار کتاب سر باز زدند. از آن جایی که از قبل تصمیم گرفته بودم تسلیم نشوم و هیچ ناشری هم دستنوشته های مرا نخواست، خودم آن را چاپ کردم.

در طی سال بعد، کتابم را در کلیساهای کوچکی که موعظه می کردم، فروختم، اما هنوز پیغامم به توده ی مردم نرسیده بود. به هر حال کتاب بعدی ام را نوشتم و دوباره خودم آن را منتشر کردم، اما همان اتفاق در سال بعد هم افتاد و کتاب در همان محدوده فروش رفت.

سال آینده، سومین سال پس از صحبتی که خدا با من داشت، شروع به نگارش کتاب دیگری کردم . موضوع این کتاب، غلبه بر رنجش ها بود. باردیگر فرآیند طولانی نوشتن آغاز شد و برنامه داشتم که باز خودم آن را منتشر کنم. من مصمم بودم که اطاعت کنم و توجهی به تعداد کتاب های

اندکی که به فروش می رفت، نداشتم. خدا به من گفته بود بنویس و آن کتاب ها بسیاری را لمس خواهند کرد. من اجازه نمی دادم امیدم خفه شود.

در همان دوران، دوستی را به همراه یکی از دوستانش که مدیر جدید انتشاراتی بود که در شهرمان کار مرا رد کرده بود، برای ناهار دعوت کردم. صحبت با مقدمه چینی ها و حرف های کوتاهی شروع شد. ناگهان آن ناشر درباره ی مینستری ما پرسید. من توضیح دادم که من و لیزا به کلیساهای مختلف سفر کرده و موعظه میکنیم. همچنین به او گفتم که دو کتاب را نیز خودمان منتشر کرده ایم. حس کنجکاوی او تحریک شد و پرسید که آیا طرحی برای نوشتن کتاب جدید دارم. به او گفتم که در حال حاضر مشغول کار روی سومین کتابم هستم و او درباره ی موضوع و سرفصل های کتاب پرسید. برخی را با او در میان گذاشتم و او سوال های بیش تری پرسید. بالاخره گفت: "ما تنها بیست و چهار کتاب در سال منتشر می کنیم، و همه ی بالاخره گفت: "ما تنها بیست و چهار کتاب در سال منتشر می کنیم، و همه ی پس طبیعتا نمی توانیم کتاب شما را چاپ کنیم. اما من این پیغام را دوست دارم!"

من گفتم: "چه عالی!" و بحث مان را در مورد سرفصل های کتاب ادامه دادیم.

در نهایت او با هیجان گفت: "من می خواهم این کتاب را چاپ کنم، اما لازم است که از مالکان موسسه هم اجازه بگیرم چراکه این کتاب خارج از روند عادی کار ماست".

آن موسسه کتاب مرا چاپ کرد و نام آن کتاب "دام شیطان" از بود.

در طی شش ماه نخست، کتاب فروش بسیار کمی داشت و به نظر می رسید که شکست خورده. من علیه این افکار می جنگیدم که چرا سیصد ساعت را روی هر یک از کتاب هایم صرف کرده ام، در حالی که اندکی از مردم آن ها را خوانده اند.

من می توانستم بگویم: "اگر فقط یک زندگی برای همیشه عوض شود، این کار ارزش اش را دارد" و با گفتن آن خودم را راحت کنم، اما باید هنوز با ناامیدی و تصویر شکست می جنگیدم. من باور به کلام خدا را برگزیده بودم و در جایی که امیدی نبود، امید را انتخاب کرده بودم. من افکار یاس آلود را پس می زدم و آن را با آنچه خدا گفته بود، جایگزین می کردم. من تصویری

The Bait of Satan 17

## به چه چیزی گوش می دهید؟

از این کتاب ها داشتم که توسط مردم در سراسر جهان خوانده خواهد شد و خدا بود که این تصویر را در صفحه ی قلب و ذهن من نقش کرده بود.

در طی این دوره، شبانی نزد من آمد و گفت: "جان، خدا به من نشان داده که تو صد هزار جلد کتاب خواهی فروخت!" باید فکر کنید که کلام نبوتی او مرا به هیجان آورد، زیرا تا آن روز حداکثر دو هزار نسخه فروخته بودم، اما این طور نبود. من از کلام او آشفته شدم. من تصویر میلیون ها نسخه کتاب در ذهنم بود. فقط نباید اجازه می دادم که امیدم از دست برود.

اندکی بعد، به عنوان مهمان به یک برنامه ی تلویزیونی ملی مسیحی دعوت شدم. من تعهد داشتم که بیست و پنج دقیقه به همراه مجری و همسرش درباره ی زندگی، خدمت و کتاب "دام شیطان" صحبت کنم. اما هیچ گفت و گویی در کار نبود. من شروع کردم به صحبت کردن و مجری و همسرش ساکت شدند. گویی خدا آن استودیو را به تصرف خود درآورده بود. من به مدت چهل دقیقه سرفصل های "بخش ها" را مورد بحث قرار دادم و هیچ وقفه ای در حرف های من رخ نداد.

روز بعد، همه ی کتاب فروشی های امریکا، همه ی کتاب ها را فروخته بودند و در پایان هفته ناشر تمام نسخه ها را تمام کرده بود و بیش از بیست هزار سفارش دیگر نیز داشت. آن ها مجبور بودند سریع تر کار کنند. حال، در زمان نگارش این کتاب، کتاب های من در میلیون ها نسخه به فروش رفته و به بیش از شصت زبان دنیا ترجمه شده اند. من در هیبت و ترس خدا ایستاده ام، اما از همه آگاه ترم که کسی که این کتاب ها را نوشته، روح القدس بوده است، نه من. نام من روی آن هاست، زیرا اولین نفری بودم که آن ها را خواندم!

وقتی به گذشته نگاه می کنم، درشگفت می مانم که دشمن چه طور پیوسته سعی در غربال من شبیه گندم داشت، اما به شیوه ای بسیار ماهرانه و زیر پوستی. افکار یاس آور بسیاری وجود داشت و حرف هایی که می توانستند به سادگی تصویری داسردکننده در من ایجاد کنند و در نهایت مرا از نوشتن دور سازند. خدا به من تصویری از مردم سراسر دنیا را نشان داد که پیغام هایی را که به من سپرده بود [تا بنویسم] می خوانند. او کسی است که مرا ازاین موقعت عبور داد!

# به چه چیزی گوش می دهید؟

اجازه دهید تکرار کنم -کلید اصلی، قرار دادن کلام خدا در ذات و درون مان است: "زیرا در دل است که شخص ایمان می آورد." (رومیان ۱۰:
۱۰) به همین دلیل است که پولس با تاکید زیاد از ما می خواهد: "که خیالات و هر بلندی را که خود را به خلاف معرفت خدا می افرازد، به زیر می افکنیم و هر فکری را به اطاعت مسیح اسیر می سازیم." (دوم قرنتیان ۱۰: ۵ ترجمه قدیمی) و در این امر پیشتاز باشیم. توجه کنید که او صرفا از "خیالات" [تصورات/تصویرها] نمی گوید، بلکه به همان نسبت روی اندیشهها، افکار و معرفت نیز تاکید میکند، زیرا اندیشه ها و شناخت [دانش/معرفت] نیز می توانند تصاویری غلط در قلب ما حک کنند. ما باید به خاطر داشته باشیم که قلب، جایگاه ایمان است؛ جایی که دانه باید کاشته شود. به همین دلیل به ما گفته شده: "دل خویش را با مراقبتِ تمام پاس بدار، زیرا سرچشمهٔ امور حیاتی است." (امثال ٤: ۲۲ ترجمه هزاره نو)

پولس به ما می گوید دانشی را که می خواهد خود را بالاتر از کلام خدا قرار دهد، باید ویران کنیم [ وبه زیر بکشانیم]. ما می توانیم از قلب مان با حفاظت از آنچه دارد فکرمان می شود، حفاظت کنیم، زیرا قلب ما نمی تواند به درستی ایمان بیاورد، مگر ذهن خود را با معرفت و دانشی مناسب تغذیه کرده باشیم. به همین دلیل عیسا به رهبران خودسر آن دوران می گوید:

"وای بر شماای فقیهان! زیرا کلید معرفت را غصب کردهاید. خود داخل نمی شوید و داخل شوندگان را نیز مانع می گردید." (لوقا ۱۱: ۵۲)

توجه کنید که معرفت، کلید ایمان است. تغذیه شدن با معرفتی ناسره و نامناسب، ایمانی نامناسب به بار می آورد و پیامدش بازداشتن ما از نتایجی است که از ما خواسته شده.

من افراد بسیاری را دیده ام، و مقصودم تعداد بسیار زیادی از مسیحیان است که بسیار خالص و صادق اند اما مسیرشان از ایمانشان جداست. تعداد بی شماری به جای معرفت صحیح از کلام خدا بر مبنای منطق انسانی، استدلال های جمعی، تجربیات گذشته یا احساسات خود با خدا گام برمی دارند و زندگی می کنند. دیدار با افرادی که از شنیدن مطالبی که با مشورت های کلام خدا در تضاد است، نه تنها تکانی نمی خورند، که برای آن

می جنگند. علت آن است که آن ها به صورت ریشه ای، دروغ و کذب را باور کرده اند. آن ها خودشان را با این منطق توجیه می کنند: "من بی ریا هستم. امکان ندارد اشتباه کنم!" اما حقیقت این است که شما می توانید قلبی خالص و بی ریا داشته باشید اما به طور جدی از نظر فکر در اشتباه باشید. حقیقت مسلم این است که خطای اندیشه ها و تفکرات تان شما را از حقیقتی که قلبتان می خواهد، باز می دارد. قوم یهود نیز چنین بود. پولس بر خویشان خود تاسف می خورد و می گوید:

"زيرا دربارهٔ ایشان میتوانم شهادت دهم که برای خدا غیرت دارند، امّا نه از روی معرفت." (رومیان ۱۰: ۲)

به کلمات او دقت کنید: "برای خدا غیرت دارند"، نه "برای خودشان" یا "برای انسان ها" یا حتا "برای قوم خود". خیر، آن ها عمیقا برای خدا غیرت داشتند، برای خداوند ما عیسای مسیح که آسمان و زمین را آفریده است. جای هیچ سوالی باقی نمی ماند، آن ها خدا را دوست داشتند و خود را برای خدمت به او وقف را کرده بودند، اما تلاش ها و خلوص شان بر مبنای معرفتی راستین نبود.

یهودیانی که پولس درباره ی ایشان می گوید، کلید معرفت را در ذهن شان نداشتند، و در نتیجه نمی توانستند دانه های قلی شان را دریافت کنند [دانه ها بار نمی آوردند/دانه ها کاشته نمی شد]. بنابراین ایمان نجات بخش نداشتند و بدون آن نمی توانستند به فیض نجات بخش دسترسی داشته باشند. یک بار کل واژه های پطرس را کنار هم ببینیم: " زیرا دربارهٔ ایشان می توانم شهادت دهم که برای خدا غیرت دارند، امّا نه از روی معرفت. زیرا به سبب ناآگاهی از آن پارسایی که از خداست، و از آنرو که در پی اثبات پارسایی خویش بودند، در برابر آن پارسایی که از خداست، سر فرود نیاوردند. " (رومیان ۱۰: ۲-۳)

آن ها به دنبال اثبات پارسایی خویش بودند. آن ها ایمان راستین را از دست داده بودند. معرفت ناصحیح آن ها را از تدارک عالی عیسا بازداشته بود.

همین مساله در مورد ما نیز صادق است. ما نیز می توانیم از برکات مسیح بازبمانیم، زیرا نمی توانیم به خاطر معرفت غلط، دانه ی ایمانی که عیسا به آن اشاره می کند را بکاریم. به همین دلیل پولس با تمام وجود

devoted ۱۳ : در ترجمه ی TEV این واژه به مفهوم وقف کردن آمده است .

#### مى نويسد:

"از همینرو، از روزی که این را شنیدیم، از دعا کردن برای شما باز نایستادهایم، بلکه پیوسته از خدا میخواهیم که با عطای هر گونه حکمت و فهمی که از روح است، شما را از شناخت اراده خود آکنده سازد؛ تا رفتار شما شایستهٔ خداوند باشد، و بتوانید او را از هر جهت خشنود سازید: یعنی در هر کار نیک ثمر آورید و در شناخت خدا رشد کنید" (کولسیان ۱: ۹-۱۰)

معرفت صحیح در افکار ما به معنای اطلاعات درستی است که قلب ما را تغذیه می کند [مکانی که دانه ی ایمان در آن کاشته شده است]. به همین دلیل است که عیسا به ما هشدار می دهد: "سپس ادامه داده، گفت: «به آنچه می شنوید، بهدقت دل بسپارید. با همان پیمانه که وزن کنید، برای شما وزن خواهد شد، و حتی بیشتر. زیرا به آن که دارد، بیشتر داده خواهد شد و از آن که ندارد، همان که دارد نیز گرفته خواهد شد.» " (مرقس ٤: ٢٥-٢٥) چه طور ممکن است دانه ی ایمان در قلب ما جای بگیرد اگر به منطق انسانی، استدلال یا تجربه هایی که در تضاد با کلام لغزش ناپذیر او هستند، گوش دهیم.

# درونداد نادرست، منجر به نتایج ناخواسته می شود

اجازه دهید از مثالی استفاده کنم تا چگونگی ارتباط فکر به قلب را درک کنیم. به شما می گویند مالک صدها هزار هکتار زمین هستید. یک روز تصمیم می گیرید یک دریاچه ی مصنوعی بزرگ در مایملک خود بسازید تا بتوانید آن را از ماهی قزل آلا پر سازید (۱۰۰۱) رویای شما این است که بگذارید ماهی ها بالغ شوند، و به محض بالغ شدن، دریاچه را برای یک مسابقه ی ماهیگیری به روی عموم به صورت سالانه باز کنید. وقتی دریاچه آماده می شود، شروع به تحقیق و انتخاب بهترین شرکت سرویس خدمات آبزیان می کنید. به سمت دفتر مرکزی شرکت می روید و پول خوبی برای پر کردن دریاچه از ماهی قزل آلا می پردازید. بااین وجود، یک کارمند جدید در آن شرکت هست

۱۶ نویسنده smallmouth bass آورده که نوعی ماهی معروف در حوالی کوه های راکی است.

که اشتباه فاحشی میکند. به جای ماهی ای که شما انتخاب کرده اید، او گربه ماهی را برای دریاچه ی شما می فرستد.

چهارسال صبر می کنید تا قزل آلاها کاملا بالغ شوند. پس از صرف کلی وقت، پول و تلاش برای این رویا بالاخره زمانش می رسد. شما روز مسابقه را تعیین و آن را آگهی می کنید. بزرگ ترین ادعای شما که مسابقات را جذاب تر می سازد، این است که در دریاچه تنها ماهی قزل آلا وجود دارد. هیچ ماهی دیگری در این دریاچه نیست، زیرا شما خودتان شخصا بر تمام مراحل نظارت داشته اید. و از آن جایی که این یک دریاچه ی مصنوعی است و هیچ رودخانه ای به آن نمی ریزد، غیرممکن است که ماهی های نامرغوب و دیگری در دریاچه ی شما وجود داشته باشد.[۱۰]

روز مسابقه فرامی رسد. با توجه به شرایط ویژه ی شما، مردم از همه جا و از صدها مایل آن طرف تر آمده اند تا در این مسابقه، ماهیگیری کنند. شما با هیجان شاهدید که شرکت کنندگان قایق های خودشان را به دریاچه می اندازند. شدیدا هیجان زده اید تا ببینید بالاخره قزل آلاها تا چه اندازه بزرگ شده اند.

کم تر از یک ساعت سپری می شود. با دیدن بازگشت زودهنگام قایق ها اندکی دچار سردرگمی می شوید. بر چهره ی مردان هیچ لبخندی نمی بینید. به جایش ناامیدی، خشم و عصبانیت در چهره هایشان موج می زند. چه اشتباهی رخ داده؟ اولین شرکت کننده ای که پا به ساحل می گذارد، باانزجار گربه ماهی ای را بالا می برد. او نعره زنان می گوید: "تو آگهی دروغ دادی. تو اعلان کرده بودی در این دریاچه فقط قزل آلا وجود دارد. نه تنها هیچ قزل آلایی پیدا نشد، بلکه هر چه گرفتیم، این گربه ماهی لعنتی بود!" آن ها پول خودشان را پس می گیرند. شما چند سال زحمت و وقت و پول تان را به هدر داده اید. نیت خوبی داشتید، بی ریا بودید، اما به دقت مراقب نبودید که دریاچه تان از چه پر می شود.

این مساله درارتباط با ایمان ما نیز صدق می کند. ما می خواهیم زندگی ای داشته باشیم که خدا را خشنود سازد، می خواهیم ایمانی داشته باشیم که به دنیای خشک و گمشده خدمت کند. اما ذهن خود را با منطق انسانی، استدلال های غلط ناشی از تجربیات گذشته، الهام از کتاب های رهبری یا احساسات دمدمی مبنی بر بی ایمانی پر کرده ایم، در حالی که می بایست آن

١٥ گربه ماهي معمولا كابوس ماهيگيران است.

را با معرفت صحیح و راستین کلام خدا پر می ساختیم. تالاب یا فکر ما با گربه ماهی پر شده است. انتظار داریم قلب ما چه از آن بیرون بکشد؟

پس پرسشی که باید مطرح کنیم این است: چه دانه هایی در زندگی ما انبار شده؟ چه نوع معرفتی را جذب کرده ایم؟ به چه نوع تعلیمی گوش سپرده ایم؟ آیا قزل آلای ارزشمند است یا گربه ماهی ناخواستنی؟ چه طور مسیحیت ما می تواند معنادار باشد در حالی که مسیح چنین پرثمر و خارقالعاده زندگی میکرد و رسولان همان کارها را میکردند اما ما به عنوان یک کلیسا چنین عادی و معمولی زندگی می کنیم و از آن چیزی که به ما بخشیده شده تنها ثمر ناچیز و اندکی می آوریم؟ اگر صادق باشیم، این سوال باید آسایش ما را به هم بریزد. گویی هنوز به کلیسا می رویم، اما پاپس کشیده ایم و قلب مان از امید زندگی ای چون مسیح و کلیسای نخستین تهی گشته. ما به نوعی زندگی خداپسندانه ای داریم و بی ریا و خالصیم، اما فاقد قدرت هستیم. علت همه ی این ها، در این است که ما به حقیقت گوش نمی دهیم تا درنتیجه ی آن دانه های ایمان در قلب مان جای بگیرند.

خبر عالی این است که لازم نیست در این وضعیت بمانیم. عیسا مسیح دیروز (در خدمت خودش و در کلیسای نخستین)، امروز (در زمان ما) و تا ابدالاباد (برای نسل های بعد) همان است. او صبورانه منتظر کلیساست تا برخیزد و بدن مسیح در زمین شود. او ناامید نشده است. او هرگز ناامید نشده و نخواهد شد. طبیعت الاهی به ما بخشیده شده است! ما دارای ظرفیتی خارق العاده هستیم! اما باید ذهن مان را با معرفت درست تغذیه کنیم؛ چیزی که بالاخره در قلب ما جای می گیرد، و باید عمیقا ایمان داشته باشیم. آن گاه به تمام مصیبت ها و سختی ها خواهیم گفت: "از ریشه کنده شو"، و آن مصیبت از ما اطاعت خواهد کرد. هرچند این نتایج پایانی نیست، بلکه شروعی است با آنچه که ذهن مان را با آن تغذیه می کنیم. به همین علت شولس با تاکید می گوید:

"و دیگر همشکل این عصر مشوید، بلکه با نو شدن نهن خود دگرگون شوید. آنگاه قادر به تشخیص خواست خدا خواهید بود؛ خواست نیکو، پسندیده و کامل او." (رومیان ۱۲: ۲)

به عبارت "با نو شدن ذهن خود دگرگون شوید"<sup>۱۱۱</sup>، دقت کنید. مردم ۱۲ نویسنده با استناد به ترجمه ی CEV آورده: «بلکه اجازه دهید خدا روش های فکری شما را دگرگون سازد»

## به چه چیزی گوش می دهید؟

این عصر با معرفت و دانشی عمل می کنند که در آن ها به وسیله ی قدرت هوا [شیطان] قرار گرفته؛ کسی که "هم اکنون در سرکشان عمل می کند"، (افسسیان ۲: ۲). شیطان نمی خواهد شما بدانید که در عیسای مسیح چه کسی هستید، زیرا او خواستار آن است تا شما همچون مسیحیان فعلی، بی شمر بمانید. او نمی خواهد شما از "آن نیرو که در ما فعال است" باخبر شوید. (افسسیان ۲: ۲۰ را بخوانید).

ما باید به خاطر داشته باشیم همان نیروهایی که بر یهودیان عصر پولس تاثیر گذاشتند تا مردم را از معرفت تمام مسیح که برای آن ها تدارک دیده بود، بازدارند، امروز نیز کار می کنند تا کلیسا را از باور و ایمان درست و راستین بازدارند. این نیروهای شریر از دانه ی ایمان می هراسند؛ پس اگر آن ها بتوانند با افکار شیرین مذهبی و تعالیم بی ثمر و بی قدرت مسیحی ذهن تان را پر سازند، آن گاه قادر خواهند بود شما را از تخریب قلمرو شان بازدارند.

زمانی که فکرتان همسو و همنوای کلام خداست، آن گاه ایمان درونی ما نیز با آن همسو خواهد بود. پولس با شجاعت و جسارت به کلیسای دیگری می نویسد: "باید طرز فکر شما نو شود، و انسان جدید را در بر کنید، که آفریده شده است تا در پارسایی و قدّوسیت حقیقی، شبیه خدا باشد." (افسسیان ٤: ٢٢–٢٤) من و شما آفریده شده ایم تا همشکل خدا باشیم. ما باید از خدا سرمشق بگیریم (افسسیان ٥: ۱ را بخوانید)! همه ی این مسیر با تفکر درست آغاز می شود، اگرچه این جایی نیست که در آن به اوج برسید. فرآیند، زمانی کامل می شود که ما همسوی کلام خدا می اندیشیم و آن فرایند فکری همچون دانه ای در قلب ما کاشته می شود و ریشه ای ژرف و محکم می دواند.

بنابراین باید: "طرز فکر شمان و شود" (افسسیان ٤: ٢٣)!



## تاملاتی برای سفری خارق العاده

دشمن تلاش می کند تا چه تصاویری را در صفحه ی ذهن و تصورات شما ترسیم کند؟

در چه بخش هایی از زندگی تان نیاز به امید بیش تری دارید؟

چه طور می توانید دانه های نیکوی بیش تر خدا [کلام]را در قلب تان بکارید؟

## فصل شانزدهم

# جسم

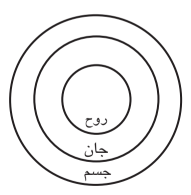
من تا این لحظه بسیار کم به جسم اشاره کرده ام. اما با این قصد این کار را کردم زیرا بسیاری از ایمان داران برای توجیه کمبود ایمان یا عدم دینداری [قدوسیت] بلافاصله به ضعف جسم خود متوسل شده و آن را تقصیر کار می دانند. آن ها بیش از حد به تسلط جسم شان اعتقاد دارند. در این فصل می بینیم که چه طور باید این طرز فکر غلط را برای داشتن یک زندگی خارق العاده تخریب کرد.

برای انجام این کار اجازه بدهید ابتدا ساختار یک شخص را مورد بررسی قرار دهیم. انسان به شباهت خدا آفریده شده است. در ارتباط با الوهیت، نخستین و مهم ترین نکته، یگانگی خداست. عیسا می گوید: "بشنو ای سراییل، خداوند خدای ما، خداوند یکتاست. " (مرقس ۱۲: ۲۹) پولس در تایید این نکته می گوید: "زیرا تنها یک خدا وجود دارد، و این خدا ختنه شدگان را بر پایهٔ ایمان و ختنه ناشدگان را نیز بر پایهٔ همان ایمان، پارسا خواهد شمرد." (رومیان ۳: ۳۰)

اگرچه خدا یکی است، اما یه شخص یکتا درالوهیت وجود دارند. در خلقت انسان: "خدا گفت: انسان را به صورت خودمان و شبیه خودمان بسازیم" (پیدایش ۱: ۲۲ هزاره نو) به واژه ی خودمان توجه کنید. پطرس شهادت ۱ در انگلیسی us و our آمده است.

می دهد که: "چگونه خدا عیسای ناصری را با روح القدس و قدرت مسح کرد" (اعمال ۱۰ ۱۰ ۳۸) پدر، پسر و روح القدس هر کدام به وضوح قابل تشخیص و دارای هویت مستقل هستند. این مورد بار دیگر در تعمید عیسا روشن می شود: "چون عیسی تعمید یافت، بی درنگ از آب برآمد. همان دم آسمان گشوده شد و او روح خدا را دید که همچون کبوتری فرود آمد و بر وی قرار گرفت. سپس ندایی از آسمان در رسید که «این است پسر محبوبم که از او خشنودم.»" (متا ۳: ۲۱–۱۷) بار دیگر، پدر، پسر و روح القدس هرکدام به طور خاص شناخته می شوند. در مورد خدا بودن هر کدام، جای هیچ پرسشی خاص شناخته می شوند. در مورد خدا بودن هر کدام، جای هیچ پرسشی نیست که خدای پدر، خداست. او می گوید: "من یهوه هستم و دیگری نیست و غیر از من خدایی نی. من کمر تو را بستم هنگامی که مرا نشناختی." (اشعیا

ما می دانیم که عیسای مسیح خداست زیرا پولس می نویسد: "بهیقین که راز دینداری بس عظیم است: او در جسم ظاهر شد، بهواسطهٔ روح تصدیق گردید، فرشتگان دیدندش، بر قومها موعظه شد، جهانیان به او ایمان آوردند، و با جلال، بالا برده شد. "۱۲ (اول تیموتائوس ۳: ۲۱)یوحنا تایید دیگری بر خدا بودن او ارائه می دهد: "در آغاز کلام بود و کلام با خدا بود و کلام، خدا بود... و کلام، انسان خاکی شد و در میان ما مسکن گزید و ما بر جلال او نگریستیم، جلالی درخور آن پسر یگانه که از جانب پدر آمد، پر از فیض و راستی." (یوحنا ۱: ۱ و ۱۶)



تصوير نخست

و بالاخره می دانیم که روح القدس خداست، زیرا او: "روح خدا" است. (اول قرنتیان ۲: ۱۶ و بسیاری از ارجاعات دیگر). کتاب مقدس می گوید: "روح خدا مرا آفریده، و نفخه قادرمطلق مرا زنده ساخته است." (ایوب ۳۳: ٤)

در شکلی مشابه، اما نه دقیقا یکسان انسان نیز دارای سه شخصیت [تثلیث] است. اگرچه ما سه شخص دارای هویت در یک نفر نیستیم، اما یک روح داریم، صاحب یک جان هستیم و در یک بدن

۲ در ترجمه هایی دیگر به جای او، واژه ی خدا آمده است.

مادی زندگی می کنیم. این مطلب در نوشته ی پولس به روشنی دیده می شود:

"خدای آرامش، خود شما را به تمامی تقدیس کند و روح و جان و تن شما تا آمدن خداوندمان عیسی مسیح، بیعیب محفوظ بماند." (اول تسالونیکیان ٥: ۲۲)

پولس تمامیت ساختار ما را با روح، جان و تن [بدن] مشخص می سازد. برای ساده کردن موضوع و درک آن می توانیم انسان را شامل سه دایره ببینیم که همه درون یکی خلق شده اند و شامل دایره ی بیرونی، میانی و مرکزی است. لایه ی بیرونی بیانگر تن [بدن] است، لایه ی میانی، جان و لایه ی داخلی یا هسته، روح می باشد. (به تصویر شماره ۱ نگاه کنید)

لایه ی خارجی، جسم ماست؛ بخشی از وجود ما که از طریق حواس پنج گانه با دنیای مادی در ارتباط است. لایه ی میانی بیانگر جان ماست. برخی سعی دارند با سهل انگاری زیاد جان را صرفا فکر، خواست و حواس ما تعریف کنند. اگرچه جان شامل این موارد است اما ترکیبی به مراتب پیچیده تر است. جان یک انسان چیزی که او را یگانه می سازد، و در واقع جوهره ی قابل تغییر فرد است.

دایره ی داخلی، نمایانگر روح ماست. روح ما، منبع زندگی و وجود ماست. اگر روح یک فرد از بدن او خارج شود، بدن تخریب می شود. زمانی که خدا انسان را آفرید، عناصری از زمین را که پیش تر آفریده بود، در او قرار داد و بدن یا تن را شکل داد. به محض تکمیل تن، خدا "در بینی او نفس حیات دمید و آدم موجودی زنده شد" (پیدایش ۲: ۷ هزاره نو) روح ما که به عنوان دایره ی میانی تصویر شده، جایگاه زندگی ماست.

نکته ی اصلی تصویر کردن سه دایره ی جسم (خارجی)، جان (میانی) و روح (داخلی)، این است که هم دایره ی داخلی (روح) و هم خارجی (جسم) می توانند بر دایره ی میانی (جان) تاثیر بگذارند. درک این حقیقت برای زندگی خارق العاده، حیاتی است، زیرا جان ما تعیین کننده ی مسیری است که طی خواهیم کرد. کمی آن را عمیق تر بررسی می کنم.

درارتباط با شخص نجات نیافته، روح او مرده است. این به معنای عدم وجود روح نیست، بلکه به این معناست که چراغ خاموش است [جریان الکتریسیته برقرار نیست، هرچند وجود دارد] و ارتباطی با خدا وجود ندارد، چرا که روح در منطقه ای سقوط کرده قرار دارد. بنابراین فرد نجات نیافته کاملا تحت تاثیر جسم است و با ذهنی کنترل می شود که کاملا با خدا

بیگانه است. راه های خدا برای آن ها نامناسب و بیگانه است؛ آن ها حقیقتا در تاریکی هستند.

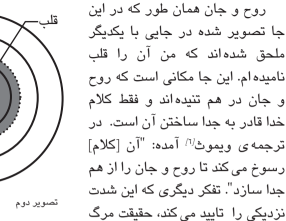
اما به محض آن که فرد تولد تازه می یابد، روح او هویت تازه ای می یابد و توسط خدا زنده می شود. اکنون ارتباط الاهی از طریق روح جاری است. کلام میگوید: "روح آدمی چراغ خداوند است..." (امثال ۲۰: ۲۷). همچنین گفته شده: "امّا انسان نفسانی امور مربوط به روح خدا را نمیپذیرد زیرا در نظرش جهالت است، و قادر به درکشان نیست، چرا که قضاوت درست دربارهٔ آنها تنها از دیدگاهی روحانی میسّر است. " (اول قرنتیان ۲: ۱۶) مسیحیان از طریق روح شان مستقیما با خدا ارتباط دارند، اما این جان آنهاست که تعیین می کند به چه توجه و اعتنا دارند، خواه جسم، خواه روح با نگاهی به فصل های پیشین، اکنون این پرسش منطقی بروز می یابد با نگاهی به فصل های پیشین، اکنون این پرسش منطقی بروز می یابد که: "پس تکلیف قلب چیست؟ قلب کجای تصویر دایره هاست؟" پاسخ به این پرسش، تصویرسازی ما را واقعی تر می سازد، زیرا دایره ها خیلی ساده مرزهای روح و جان را از هم تفکیک کرده بودند. با دقت این واژگان را بخوانید:

"زیرا کلام خدا زنده و مؤثر است و بُرندهتر از هر شمشیر دو دم، و چنان نافذ که نفس و روح، و مفاصل و مغز استخوان را نیز جدا میکند، و سنجشگر افکار و نیّتهای دل است." (عبرانیان ٤: ۱۲)

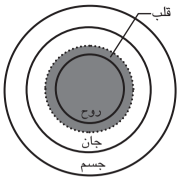
نویسنده به مکانی اشاره می کند که در آن نفس [جان] و روح، نقطه ی اشتراکی به نام قلب دارند. روح و جان چنان نزدیک به هم تنیده اند که فقط کلام خدا در آن خط انفصال نفوذ کرده و آن ها را از هم جدا می سازد<sup>[77]</sup>. پس از ساعت ها مطالعه و تعمق در کتاب مقدس، شخصا باور دارم که مکانی که جان و روح درهم ادغام می شوند، قلب است. بنابراین قلب شامل هر دوست. درارتباط با جان، قلب شامل ژرف ترین و درونی ترین افکار، باورها، مقاصد و انگیزه های ماست؛ و دراتباط با روح در برخی جنبه ها بصیرت اشهود [<sup>[3]</sup> و وجدان<sup>[6]</sup> را دربرمی گیرد. بنابراین اگر بخواهیم قلب خود را در نمودار دایره ای خود ترسیم کنیم، باور دارم که شبیه تصویر زیر خواهد بود [تصویر ۲].

۳ درترجمه ی AMP که نویسنده نیز به آن اشاره میکند، دقیقا این مفهوم آمده است. ۱ Intuition

Conscious o



است. به محض آن که بدن می میرد،



روح به همراه جان، زندگی را ترک می کند و به خانه ی ابدی اش می رود. به همین ترتیب وقتی پولس از آسمان دیدن کرد، روح و جان او به همراه هم به این سفر رفتند. اما در ارتباط با جسمش، پولس شفاف توضیح نمی دهد. در کلام خودش می خوانیم: "شخصی را که در مسیح است، می شناسم که چهارده سال پیش به آسمان سوّم ربوده شد. نمی دانم با بدن به آسمان رفت یا بیرون از بدن، خدا می داند." (دوم قرنتیان ۱۲: ۲) جان او با روحش در هم تنیده شده به این تجربه رفت، اما بدنش نه.

## نجات سه گانه

پیش از ادامه ی بحث در ارتباط با چگونگی عملکرد و رابطه ی جسم و جان و روح، خوب است که نخست نقشه ی خدا را برای نجات هر یک از آن ها نشان دهیم. بیایید ابتدا با روح آغاز کنیم، بعد با جان ادامه دهیم و در نهایت به بدن [جسم] برسیم.

همان طور که من به طور مبسوط دراین کتاب به آن پرداخته ام، روح یک شخص در لحظه ی دریافت و پذیرش عیسای مسیح به عنوان خداوند، خلقتی نو می شود. روح فرد به شباهت خدا ساخته شد. این موضوع با نوشته ی

The Weymouth translation 7

یوحنا تایید می شود: "زیرا ما در این دنیا همان گونه ایم که او هست" (اول یوحنا ٤: ۱۷) او به طور مشخص به ایمان دارانی اشاره می کند که اینجا بر روی زمین زندگی می کنند، نه به کسانی که پیش تر پاداش خود را گرفته اند. فردی که حقیقتا به وسیله ی روح خدا تولد تازه یابد، در روحش در همین جا و هم اکنون به کمال می رسد.

در لحظه ای که ما فرزند خدا می شویم، فرایند نجات جان ما آغاز می شود. جان به وسیله ی کلام خدا و اطاعت نسبت به آن، نجات یا تبدیل می یابد. یعقوب می نویسد:

"برادران عزیز من، توجه کنید: هرکس باید در شنیدنْ تند باشد، در گفتنْ کُند و در خشمْ آهسته!... پس هرگونه پلیدی و هر فزونی بدخواهی را از خود دور کنید و با حلم، کلامی را که در شما نشانده شده و میتواند جانهای شما را نجات بخشد، بپذیرید. به جای آورندهٔ کلام باشید، نه فقط شنوندهٔ آن؛ خود را فریب مدهید!" (یعقوب ۱: ۱۹ و ۲۱–۲۲)

توجه به این نکته مهم است که یعقوب خطاب به "برادران" در مورد نجات جان شان می نویسد، نه به بی ایمانان. کلام او نشان می دهد که جان ایماندار در لحظه ی تولد تازه همانند روح او کامل نمی شود. این یک موضوع پیچیده نیست، زیرا اگر جان ما کامل بود، دیگر مشکلی در کلیسا نداشتیم. ما باید هنوز روی تکمیل جان خود کار کنیم!

یعقوب به نشانده شدن و اطاعت از کلام به عنوان دو عنصر اساسی در فرآیند نجات جان، تاکید می کند. جان ما تنها بخشی از وجود ماست که در آن درجه ی نجات را تعیین می کنیم. ما با شنیدن، باور کردن و اطاعت در تسریع بخشیدن به فرآیند نجات جان کمک می کنیم یا بالعکس آن را کند می سازیم. تبدیل یافتن جان برای داشتن زندگی ای خارق العاده بر زمین و خوب به پایان رساندن [مسئولیت خود] به عنوان ایمان داران بسیار ضروری و حیاتی است. همانند مفهوم نجات روح، درباره ی این منظر از نجات هم [نجات جان] پیش تر به طور مفصل بحث کرده ایم. پس جلوتر می رویم و به جسم یا بدن می رسیم.

آخرین جنبه ی نجات، نجات بدن یا جسم است. توضیح پولس را در این ارتباط با دقت بخوانید:

"اینک میدانیم هر گاه این خیمهٔ زمینی که در آن سکونت داریم فرو ریزد،

عمارتی از خدا داریم، خانه ای ناساخته به دست و جاودانه در آسمان. و براستی که در این خیمه آه میکشیم، زیرا مشتاق آنیم که مسکن آسمانی خود را در بر کنیم، چرا که با در بر کردنش، عریان یافت نخواهیم شد." (دوم قرنتیان ۰: ۱-۳)

این کلمات به ما نیرو و امیدی شگرف می بخشد. توجه کنید که پولس فقط به یک اشاره بسنده نمی کند بلکه خود دلمشغول این حقیقت است که ما بدن هایی جاودان خواهیم داشت. در جای دیگر پولس می گوید: " زیرا این بدن فسادپذیر باید فسادناپذیری را بپوشد و این بدن فانی باید به بقا آراسته شود." (اول قرنتیان ۱۰: ۵۳) بدن های ما با بدن عیسا فرقی نخواهد داشت، زیرا کتاب مقدس می گوید: "پس اگر در مرگی همچون مرگ او، با وی یگانه شدهایم، بهیقین در رستاخیزی همچون رستاخیز او نیز با او یگانه خواهیم بود. " (رومیان ۲: ۵) و در جای دیگر می خوانیم: " عزیزان، اینک فرزندانِ خدا هستیم، ولی آنچه خواهیم بود هنوز آشکار نشده است. امّا میدانیم دید." (اول یوحنا ۳: ۲) برای این که نگاهی کوتاه به آنچه این بدن خواهد بود، بیاندازیم، می توانیم بدن عیسا پس از رستاخیز را ملاک قرار دهیم. او همه ی ویژگی های فیزیی و جسمانی را دارا بود، ما نیز در بدن های جدید خود لذت خواهیم برد. پس بیایید نگاهی سریع بیاندازیم. به محض برخاستن از قبر، خواهیم برد. پس بیایید نگاهی سریع بیاندازیم. به محض برخاستن از قبر، خود را به شاگردان ظاهر ساخت و گفت:

"به آنان گفت: «چرا اینچنین مضطربید؟ چرا شک و تردید به بل راه می دهید؟ بست و پایم را بنگرید. خودم هستم! به من دست بزنید و ببینید؛ شبع گوشت و استخوان ندارد، امّا چنانکه می بینید من دارم!»" (لوقا ۲۲: ۲۸-۲۹)

او گوشت و استخوان داشت! با این وجود توجه کنید که او هیچ چیزی درباره ی خون نمی گوید. چرا که خون در تخت رحمت خدا پاشیده شده بود. اکنون آنچه که در رگهای او جاریست، جلال خداست. ما نیز گوشت و استخوان خواهیم داشت. اما باور دارم در رگهای ما نیز جلال خداوند جاری خواهد بود! ظاهر عیسا تفاوتی با یک فرد عادی نداشت. او شبیه بیگانگان فیلم های علمی – تخیلی نبود. مریم فکر کرد او باغبان است (سوحنا ۲۰: فیلم های عامی) و شاگردان راه عمائوس او را با مسافری عادی اشتباه

گرفتند (لوقا ۲۶: ۱۳–۳۵ را بخوانید). او بدنی شبیه بدن های ما داشت، اما بدنی فناناپذیر و کامل. همچنین عیسا قادر بود غذای معمولی بخورد، زیرا از شاگردان پرسید: "آنها از فرط شادی و حیرت نمی توانستند باور کنند. پس به ایشان گفت: «چیزی برای خوردن دارید؟» تکهای ماهی بریان به او دادند. آن را گرفت و در برابر چشمان ایشان خورد." (لوقا ۲۶: ۲۱–۲۶) او نه فقط یک بار بلکه در موقعیت های دیگر نیز با آن ها غذا خورد(یوحنا ۲۱: ۱–۱۲ را بخوانید) خوشحالم که بگویم در بدن های جاودانی ما قادر به خوردن خواهیم بود!

عیسا می تواست در بدن جلال یافته اش حرف بزند، آواز بخواند، راه برود، اشیا را نگه دارد و کارهای یک آدم عادی را انجام دهد، اما می توانست در عین حال از دیوار هم عبور کند و در یک چشم به هم زدن ناپدید شود!

"شامگاه همان رون که نخستین روز هفته بود، آنگاه که شاگردان گرد هم بودند و درها از ترس یهودیان قفل بود، عیسی آمد و در میان ایشان ایستاد و گفت: «سالام بر شما!» " (یوحنا ۲۰: ۱۹)

در این دیدار عیسا از توما می خواهد که انگشتش را در دستان او و دستش را بر پهلوی او بگذارد. پس بار دیگر، این مطلب تایید می کند که او گوشت و استخوان داشت، و به همان سرعتی که ظاهر شده بود، توانست ناپدید شود. پس از شکستن نان با مردان، او شاگردان راه عمائوس را ملاقات کرد، می خوانیم:

"در همان هنگام، چشمان ایشان گشوده شد و او را شناختند، امّا در دم از نظرشان ناپدید گشت. " (لوقا ۲۶: ۳۱)

ما نیز در بدن های رستاخیز کرده قادریم در یک مکان ناپدید شده و ناگهان در مکان دیگری ظاهر شویم. این مطلب توضیح می دهد که ما چگونه قادر خواهیم بود در مسافت های طولانی آسمان و زمین جدید، سفر کنیم. فکرش را بکنید، اورشلیم جدید، خانه ی شهر ابدی ما، بیش از دو هزار کیلومتر طول و عرض دارد. ما چه طور می توانیم در درون آن جابه جا شویم؟ مطمئنا به وسیله ی مونوریل یا هواپیما نخواهد بود. آیا ما درگیر سفرهای بین کهکشانی با کشتی های فضایی خواهیم بود؟ ابدا. بدن های ما دیگر محکوم به زمان و مکان نخواهد بود. چه جالب! به محض آن که بدن های فانی خود را ترک می کنیم، کل وجود ما شامل روح، جان و جسم [تن]، کاملا

بازخرید شده و کامل می شود. پس وقتی خدا را در تختش پرستش می کنیم، بدن های ما خسته نخواهد شد، نیاز به استراحت ندارد، مجبور نیست غذا بخورد مگر آن که ما بخواهیم. ما انرژی نامحدود و توانایی های شگفت انگیز جسمانی ای خواهیم داشت.

از همه مهم تر و عالی تر، ما قادر خواهیم بود خدا را رودر رو ببینیم. بله، آنچه موسا به خاطر شرایط جسم سقوط کرده اش از آن منع شده بود، ما به سادگی در بدن های جدیدمان تجربه خواهیم کرد. در کلام آمده: "آن ها روی او را خواهند دید" (مکاشفه ۲۲: ٤)! جلال او ما را همچون پولس در راه دمشق و یوحنا در جزیره ی پطموس، به روی درنخواهد انداخت. چه شگفتانگیز!

## تصمیم گیرنده

اما درباره ی جسم مان این جا و اکنون چه باید گفت؟ واضح است که جسم حاضرمان، بازخرید نشده است و هنوز فسادپذیر است. اما، دیگر برده ی امیال، شهوات، غرور، خودخواهی و دیگر رفتارهای جسم سقوط کرده نیستیم، مگر آن که خود این بردگی را برگزینیم. ما اکنون از نیروی طبیعت تازه مان کمک می گیریم و به جای زندگی مبتنی بر جسم، بر اساس این طبیعت تازه زندگی می کنیم. عامل تعیین کننده، جان ماست، زیرا این اوست که تصمیم گیرنده است. این قطعه ای از پازل است که بسیاری آن را درک نمی کنند.

به این شکل به موضوع نگاه کنید: تصور کنید که شما یک زندانی جنگی هستید و سال ها در یک سلول زندانی و دراسارت دشمن بوده اید. اسم سلول شما، "خواسته های ناپسند جسم است". زمان می گذرد و روزی پادشاه شما برای آزادی شما در نبرد پیروز می شود. یکی از خادمان او می رسد و در سلول شما را باز می کند. می دانید که انتخابی پیش روی شماست: آیا قدم به آزادی ای که رهبر بزرگ تان برایتان فراهم کرده می گذارید یا در همان مکانی که این همه سال با آن انس گرفته اید، می مانید؟ پادشاه شما فردی محترم است و شما را مجبور نمی کند که سلول تان را ترک کنید. تصمیم با

#### شماست!

پیش از گشودن در سلول، شما حق انتخابی نداشتید و آزاد نبودید. اما اکنون می توانید از سلول "خواسته های ناپسند جسم" بیرون بروید. اگر تصمیم بگیرید که در سلول بمانید، هرچند جنگ برای آزادی شما با پیروزی به پایان رسیده است، شما در همان مکان اسارت باقی خواهید ماند. جان بخشی از ماست که این تصمیم را می گیرد: آیا از زندان بیرون برود یا در اسارت بماند؟ این مثال کمک می کند تا درک کنیم چه غم انگیز است وقتی مرد یا زنی بازخرید شده و رها شده هنوز در شهوات و امیال جسم خود زندگی می کند.

با آگاهی از این حقیقت، اجازه دهید به تصویر دایره ها بازگردیم. همان طور که پیش تر بیان کردم، دایره ی خارجی (جسم)، بخشی از ماست که با دنیای مادی در ارتباط است؛ دایره ی داخلی (روح)، تحت تاثیر روح القدس است. پولس می نویسد: "امّا آن که با خداوند می پیوندد، با او یک روح است. "(اول قرنتیان ۲: ۱۷) بازایستید و دراین واژه ها تامل کنید- ما به معنای دقیق کلمه با روح خدا یک هستیم. به همین سبب به ما گفته شده: "هیچ کس جز به واسطه ی روح القدس نمی تواند بگوید عیسا خداوند است." (اول قرنتیان ۱۲: ۳) ما نمی توانیم خارج از روح القدس به شکلی خارق العاده زندگی کنیم. اما این اهمیتی ندارد چرا که ما از او جدا نیستیم بلکه با او یک شده ایم. این جایی است که طبیعت الاهی از آن ناشی می شود و ما با او یک می شویم! امیدوارم عظمت این حقیقت را دریافته باشید. عیسا می گوید: "«درخواست من تنها برای آنها نیست، بلکه همچنین برای کسانی است که به واسطهٔ پیام آنها به من ایمان خواهند آورد،... تا همه یک باشند، همانگونه که تو ای پدر در من هستی و من در تو. چنان کن که آنها نیز در ما باشند، تا جهان ایمان آورد همان قر مرا فرستادهای..." (یوحنا ۱۷: ۲۰-۲۱). "ما"، شامل من و شماست!

عیسا هیچ تفاوتی نداشت، به بیانات او در ارتباط با یگانگی و یک شدنش با روح القدس دقت کنید: " پاسخ عیسی چنین بود: «آمین، آمین، به شما میگویم که پسر از خود کاری نمیتواند کرد مگر کارهایی که میبیند پدرش انجام میدهد؛ زیرا هرچه پدر میکند، پسر نیز میکند." (یوحنا ۱۹) و باز شهادت می دهد: " امّا اگر بهجا می آورم، حتی اگر کلامم را باور نمیکنید، دستِکم به آن کارها ایمان آورید تا بدانید و باور داشته باشید که پدر در من است و من در پدر.»" (یوحنا ۱۰: ۳۸) و بار دیگر:

"... بلکه پدری که در من ساکن است، اوست که کارهای خود را به انجام میرساند." (یوجنا ۱۶: ۱۰)

حال اجازه دهید بپرسم: "پدری که در عیسا ساکن است، کیست؟ این خدای پدر نیست، زیرا عیسا خودش دعا می کند: "ای پدر ما که در آسمانی، نام تو مقدس باد" (متا ۲: ۹) واضح است که خدای پدر در آسمان است، پس عیسا به کسی اشاره می کند که در او ساکن است [و او را متولد ساخته]، یعنی روح القدس. او شخصی از الوهیت است که اسپرم الاهی را در رحم مریم نهاد. حرف های فرشته به یوسف را به یاد آورید: "زیرا آنچه در بطن وی جای گرفته از روح القدس است" (متا ۱: ۲۰) خدای پدر عیسا را فرستاد و روح خدا پدری است که در او "ساکن" است. عیسا بیان می کند: "من و پدر یکی هستیم" (یوحنا ۱۰: ۳۰) همان طور که عیسا با روح القدس یکی است، پس ما نیز هستیم، زیرا: "آن که با خداوند می پیوندد، با او یک روح است" (اول قرنتیان ۲: ۲۷)

# قانون موجودیت تازه ی ما

اکنون زمان یک مرور کردن سریع است. با توجه به دایره ها، جان ما در قسمت میانی واقع شده، زیرا می تواند انتخاب کند که دنبال جسم برود یا روح. به یاد داشته باشید که درونداد جسم از جهان مادی می آید، اما روحالقدس است که بر روح ما تاثیر می گذارد. با درک این حقیقت، می توانیم توجه مان را به فصل محوری نامه ی پولس به رومیان معطوف کنیم. او می نویسد:

"پس اکنون برای آنان که در مسیح عیسی هستند، دیگر هیچ محکومیتی نیست، زیرا در مسیح عیسی، قانونِ روحِ حیات مرا از قانون گناه و مرگ آزاد کرد" (رومیان ۸: ۱–۲)

قانون روح حیات [قانون موجودیت تازه ی ما] (طبیعت تازه ی ما) ما را از قانون طبیعت گناه که در نتیجه ی نافرمانی آدم بر نسل انسان آمده بود، رها ساخته است. اجازه دهید مثالی بزنم.

V نویسنده با استناد به AMP این عبارت را به کار برده است.

ما با قانون مادی ای طرف هستیم که آن را جاذبه ی زمین می نامند. به عنوان یک بیان غیرتخصصی، جاذبه ی زمین نیروی کششی است که زمین به هر جسمی در رو و نزدیکی سطح خودش وارد می سازد. اگر بخواهم باز هم ساده تر بگوییم، می توان به این شکل توضیح داد که اگر شما به بالای یک آسمان خراش بروید و از آن به بیرون بپرید، با سرعتی بسیار زیاد به پیاده روی پایین برخورد می کنید. این حقیقتی مسلم برای تمام اجسام فیزیکی است. همه ی انسان ها در زیر فشار این قانون هستند.

اما، قانون دیگری هم وجود دارد که در سال ۱۷۰۰ به وسیله ی برنولی کشف شده که به قانون بالاروی معروف است. به زبان ساده، قانونی است که به یک هواپیما توانایی پرواز می دهد. اگر سوار یک هواپیمای جت شوید و با کمک فشار و نیروی موتورها وقتی به سرعت بالاتر از بلند شدن برسید، از قانون جاذبه آزاد می شوید و می توانید به آسمان پرواز کنید. بنابراین قانون بالاروی شما را از قانون جاذبه آزاد می سازد!

این مثال روشن می سازد که قانون روح حیات (قانون موجودیت تازه) چه کاری در رابطه با قانون گناه و مرگ انجام می دهد. ما پیش از دریافت طبیعت تازه هیچ هواپیمایی برای پرواز به آسمان دوست داشتنی و آزاد ساختن خود از قانون گناه و مرگ نداشتیم. اما به محض آن که به شناخت و معرفت خدا وارد شدیم، در واقع داخل هواپیمای فیض گشتیم و از طریق نیروی محرکه ی ایمان، به سوی آزادی پرواز کردیم. اگر دیگر مانند گذشته اسیر و در دام خواسته های لجام گسیخته و ناپسند جسم نیستیم. ما اکنون آزادیم تا در هواپیمای طبیعت نو یافته مان بمانیم و به شکلی خارق العاده زندگی کنیم. اجازه بدهید دوباره بگویم: دیگر مجبور نیستیم به هیچ وجه بر طبق جسم زندگی کنیم. ما آزاد هستیم!

اما فرض کنید ما ناگهان تصمیم میگریم موتورهای خواپیما را در ارتفاع سی و نه هزار پایی خاموش و نیروی جنبشی پیش برنده ی هواپیما را به نوعی متوقف سازیم. حدس بزنید چه می شود؟ جاذبه دوباره وجود دارد. من بار دیگر تحت کنترل آن هستم و با سرعتی سرسام آور به سوی زمین سقوط میکنم. وقتی از جاذبه آزاد بودم، جاذبه هنوز وجود داشت. اصل برنولی جاذبه را از بین نمی برد، بلکه اثر آن را خنثا می سازد.

این موضوع در مورد جسم ما هم صادق است. اگر جان یک ایمان دار

تصمیم بگیرد به جای آن که تحت تاثیر طبیعت تازه از طریق روح القدس باشد، پیوسته به خواسته های جسم گوش دهد، هم چون گذشته، جسم کنترل او را به دست خواهد گرفت و ایمان دار نمی تواند خدا را خشنود سازد. ببینید پولس به مسیحیان روم چه می نویسد:

" آنان که نفسانی هستند، به آنچه از نفس است می اندیشند، امّا آنان که روحانی اند، به آنچه از روح است. طرز فکر انسانِ نفسانی، مرگ است، امّا طرز فکری که در حاکمیتِ روح قرار دارد، حیات و آرامش است." (رومیان ۸: ۰–۱)

در نور این بخش از کلام، بار دیگر به تصویر دایره ها فکر کنید. کسانی که در فکر یا جان شان به جسم می اندیشند، بر طبق آن زندگی خواهند کرد. آن ها سوژه ای برای امیال، شهوات و آرزوهای این دنیای سقوط کرده خواهند بود، زیرا جان شان از منبعی اشتباه تغذیه می شود. اما کسانی که اندیشه شان از روح شان تغذیه میکند، در حیات و آرامش زندگی خواهند کرد.

"زیرا طرز فکر انسانِ نفسانی با خدا بشمنی میورزد، چرا که از شریعت خدا فرمان نمیبرد و نمیتواند هم ببرد، و کسانی که در حاکمیتِ نفس هستند، نمیتواند خدا را خشنود سازند. " (آیات ۷-۸)

اگر اندیشه ها و افکارمان به جای روح مان از جسم مان تغذیه شود، نمی توانیم در قلمرو قانون روح حیات زندگی کنیم، چرا که هنوز اسیر قانون گناه و مرگ هستیم. اگرچه روزی می میریم و فرصت رفتن به آسمان را می یابیم، اما هنوز زیر قانونی هستیم که همانند دوران بی ایمانی ما را اسیر ساخته، ما در داخل سلول مان مانده ایم و به آن برگشته ایم.

این حقیقت توضیح می دهد که چرا بسیاری در کلیساها متفاوت از کسانی که در دنیا هستند، زندگی نمی کنند: میزان آمار طلاق بالاست، ما ستیزهجو هستیم، دعوا می کنیم و در تلخی نبخشیدن زندگی می کنیم. جذب انجمن ها و فرقه های خاصی می شویم؛ معتاد به پورنوگرافی و مواد می شویم، گوش مان به فریاد فقرا، بیوه زنان و یتیمان کر شده است. این فهرست پایان ناپذیر است. آیا جالب نیست که پولس می گوید آنانی که از نفس و جسم تغذیه می شوند، نمی توانند خدا را خشنود سازند و هنوز در زیر قانون گناه هستند؟ به همین دلیل پولس چنین ادامه می دهد:

"پس ای برادران، ما مدیونیم، امّا نه به نفس، تا بر طبق آن زندگی کنیم. زیرا اگر بر طبق نَفْس زندگی کنید، خواهید مرد؛ امّا اگر به واسطهٔ روح، اعمال گناه آلود بدن را بکشید، خواهید زیست." (آیات ۱۲–۱۲)

کاملا شفاف است که پولس روی صحبت اش به بی ایمانان نیست، بلکه به مسیحیان است، زیرا او از واژه ی برادران از استفاده می کند. سوال من این است که چه طور ممکن است ایمان داران چنین گستاخانه بگویند: "من فقط بر طبق نفس [جسم] زندگی می کنم"؟ این موضوع بی اهمیتی نیست، زیا پولس می گوید اگر در نفس [جسم] ساکن باشیم، خواهیم مرد! همان طور که پیش تر نیز گفتم، تحقیق در این رابطه که معنای واژه ی مرگ چیست را به خودتان می سپرم. اما هیچ جا در کتاب مقدس وقتی خدا می گوید کسی می میرد، پایان خوشی ندارد. او این کلمه را به آدم گفت: "زیرا روزی که از آن خوردی به یقین خواهی مرد" (پیدایش ۲: ۱۷ هزاره نو) آدم سال ها پس از نافرمانی اش از نظر جسمی مرد. اما خدا به آدم گفت، روزی که از آن میوه بخوری، خواهی مرد. چه اتفاقی افتاد؟ چه نوع مرگی در زمان تمردش میوه بخوری، خواهی مرد. چه اتفاقی افتاد؟ چه نوع مرگی در زمان تمردش مرو آو آمد؟

# برگرداندن حیات به بدن های فانی ما

در این جا پرسشی مطرح می شود: چه طور می توانیم خود را در برابر کشش نسبت به افکار نفسانی حفظ کنیم؟ چه طور می توانیم بر تمنای پیروی از تاثیر نفس غالب آییم؟ پولس پاسخ را به ما می دهد. پاسخ او دو قسمتی است. نخست و مهم تر از همه این است که در برابر نفسانیات از طریق قدرت عطا شده به وسیله ی روح القدس به روح مان، ایستادگی می کنیم؛ دوم، ما حداکثر استفاده را از تاثیر شگفت انگیز روح القدس بر بدن مادی مان می بریم. پولس می گوید:

"امّا اگر مسیح در شماست، هر چند بدن شما به علت گناه مرده است، امّا چون پارسا شمرده شدهاید، روح برای شما حیات است. و اگر روح او که عیسی را از مردگان برخیزانید در شما ساکن باشد، او که مسیح را از

Brethren 1

مربگان برخیزانید، حتی به بدنهای فانی شما نیز حیات خواهد بخشید. او این را به واسطهٔ روح خود انجام خواهد داد که در شما ساکن است." (رومیان ۸: ۱۰–۱۱)

این یکی از مهم ترین بیانات پولس در رساله هایش است. به کلمات او در غالب ترجمه ای دیگر گوش دهید از با روحی که در شما زندگی می کند، بدن هایتان نیز چون مسیح زنده خواهد شد!" و در ترجمه ای دیگر از او به وسیله ی همان روح حیات که در شما ساکن است، به بدن های فانی تان حیات خواهد بخشید". روح القدس نه تنها روح انسانی ما را دوباره آفریده و قدرت می بخشد، بلکه حیات را به بدن های فانی ما می ریزد! چرا این مطلب را زیاد اعلام نکرده ایم و درباره اش حرف نزده ایم؟

زمانی که نجات یافتم، دریافتم که خواهش های ناپسند جسمم نه فقط به خاطر طبیعت عیسا که در روح من قرار گرفته بلکه به خاطر تاثیر روح القدس بر بدن مادی من نیز رنگ باخته است. گناه، قدرت خود را از دست داده بود. من پیش تر از الفاظ زشت فراوانی استفاوه می کردم. اما پس از ایمان، دریافتم که دیگر ناسزا نمی گویم. پیش از ایمان، عاشق پارتی و مشروبخواری بودم. من برای پارتی های آخر هفته در کمپ یا کلوپ ها زندگی می کردم. اما پس از ایمان، میلم برای عیاشی و مشروب خواری از بین رفت. آن زمان به هر پارتی شبانه ای که در خوابگاه برگزار می شد می رفتم و می دیدم که پسرها دنبال دخترها هستند و تا حد مستی مشروب می خورند و خودشان را دست می اندازند، در آن لحظات این فکر به سراغم می آمد که: چه طور از این چیزها لذت می برند، برای آن زندگی می کنند و عاشق آن هستند؟

پس از آن که با روح خدا یک شدم، این موضوع برای من تبدیل به واقعیت شد که اگر گناهی می کردم، آن را دوست نداشتم، در حالی که قبل از نجات از آن گناه لذت می بردم. این اثر قدرت روح القدس در روح تازه ی من نبود که در کنار آن حیات را به درون جسم فانی من می ریخت. انسان درونی من اکنون زنده شده بود. پیش از نجات، امیال نفسانی جسمم با طبیعت گناه آلود روحم تقویت می شدند. اکنون طبیعت تازه ی من به هیچ وجه تمایلی به گناه نداشت. اکنون از هر چیز که سابقا تمنای من بود، نفرت داشتم. روح من نداشت.

The Message 1.

NLT (New Living Bible) 11

خواهان پیروی از هدایت روح القدس بود. من در آرزوی دوستی، راه ها و حکمت او بودم. به همین علت پولس ادامه می دهد:

"زیرا آنان که از روح خدا هدایت می شوند، پسران خدایند. چرا که شما روح بندگی را نیافته اید تا باز ترسان باشید، بلکه روح پسرخواندگی را یافته اید که به واسطهٔ آن ندا درمی دهیم: «اَبًا، پدر،»" (رومیان ۱۸: ۱۵–۱۵)

زندگی در مسیح پرماجرا، هیجان انگیز و پر از شگفتی است؛ در یک کلام، خارق العاده است! ما اکنون از قانون گناه و مرگ که زمانی ما را به بردگی گرفته بود، آزادیم. دیگر نباید به دنبال خواسته های جسم سقوط کرده مان برویم. روح ما، همسوی بدن مان، تحت تاثیر زندگی جدید ما در مسیح است. چه نجات شگفت انگیزی!

# خوانده شده برای یک زندگی آزاد

پولس در رساله ی خود به غلاطیان نیز به این آزادی حیرت انگیز از جسم اشاره می کند. او می نویسد: "مسیح ما را آزاد کرد تا آزاد باشیم. پس استوار بایستید و خود را بار دیگر گرفتار یوغ بندگی مسازید." (غلاطیان ۵: ۱) ما از قانون یا شریعت گناه و موت به این خاطر که روح مان تازه است و جسم مان به وسیله ی قدرت روح خدا نیرو و انرژی می گیرد، آزاد شدهایم. بیایید ایمان مان را به آنچه برایمان تدارک دیده شده حفظ کنیم، در یک زندگی سطح بالا در هواپیمای فیض زندگی کنیم، با ایمان مان تقویت شویم و از اسارت ها که فرزندان تاریکی را به دام می اندازند، آزاد باشیم. پولس هشدار می دهد:

"ای برادران، شیما به آزادی فرا خوانده شدهاید، امّا آزادی خود را فرصتی برای ارضای نفس مسازید، بلکه با محبت، یکدیگر را خدمت کنید." (غلاطیان ٥: ۱۳)

این آگاهی را باید با دلسوزی و شور در کلیساهایمان اعلان کنیم. هشدار پولس را می توان به مردی قیاس کرد که مدام جنایت می کند. او در فقر زندگی کرده و ناچار بوده برای زنده ماندن، دزدی کند. به خاطر سرقتهایش سال ها در زندان بوده – پنج بار و به مدت بیست و پنج سال، هر بار به خاطر سرقت مسلحانه از یک فروشگاه. به محض آزادی از زندان، دوباره به خاطر اعتیادش به دزدی ظرف چند هفته خودش را مجددا پشت میله های زندان دیده. اکنون به خاطر جنایت های مکررش، محکوم به حبس ابد شده است.

سپس یک روز دکتری با دارویی انقلابی از راه می رسد که این زندانی را از عادتش به دزدی آزاد می کند. در همان زمان یک فرد عالی رتبه ی دولتی این مرد را عفو می کند و پناهگاهی برای او در کشوری دیگر فراهم می کند تا زندگی جدیدی را آغاز کند. در این کشور جدید، یک خرده فروش شغلی خوب به این مرد می دهد و او می تواند پول کافی برای پرداخت اجاره و خرید غذا، لباس و دیگر مایحتاجش به دست آورد. این زندانی پیشین، اکنون پول کافی دارد تا حتا چیزی لوکس و گران قیمت بخرد. او اکنون کاملا آزاد است، نه فقط از محکومیتش، بلکه از اجبار و اضطرارش به دزدی.

همه چیز چند سالی خوب پیش می رود. اما برخی از دوستان خلافکار سابقش مطلع می شوند که او کجاست، پس به آن کشور سفر می کنند و او را اغوا می کنند. رهبر خلافکاران میگوید: "من و رفقایم راهی را پیدا کردیم که می توانیم به بانکی بزرگ در شهر جدید تو دستبرد بزنیم و کلی پول به جیب بزنیم. با این کار آن قدر پول گیرمان می آید که می توانیم تا آخر عمر کیف کنیم و آن بالاها باشیم. هستی؟"

او عاشق زندگی تجملی است، زندگی ای که برای آن زحمتی نکشیده باشد. او با خود فکر میکند: "چه راه بی نظیری برای گذراندن باقی زندگیم!" پس به این اوباش می پیوندد.

چند هفته بعد، آن ها کارشان را انجام می دهند، اما فردای سرقت دستگیر و همگی محکوم می شوند. این مرد کاملا آزاد بود، اما از آزادی اش برای بازگشت به رفتارهای سابقش استفاده کرد، بنابراین آزادی اش از او گرفته شد. بار دیگر به واژه های پولس دقت کنید: "اما آزادی خود را فرصتی برای ارضای نفس مسازید". این دقیقا همان کاری است که آن مرد کرد؛ این گفته همچنین نشان می دهد که برخی از ایمان داران چه می کنند و چرا زندگی خارق العاده ای ندارند. آن ها بار دیگر برده ی جسم شان شده اند. به همین دلیل پولس با تحکم فرمان می دهد: "بلکه با محبت یکدیگر را خدمت کنید"

زمانی که در محبت زندگی می کنیم، نمی توانیم از مسیر دینداری جدا شویم. ما در قلمرو الاهی قرار داریم، اویی که خود محبت است. ما با روح او همکاری می کنیم و آزادی مان رشد می کند<sup>(۱۱)</sup>. بدون تاثیر و نفوذ روح القدس، جسم ما به سمت خودخواهی، خودمحوری، خودبینی، عشق به خود و دیگر خوی های همیشگی اش تغییر جهت می دهد. به همین سبب پولس ادامه می دهد:

"امّا میگویم به روح رفتار کنید که تمایلات نفس را به جا نخواهید آورد. زیرا تمایلات نفس برخلاف نفس؛ و این دو تمایلات نفس برخلاف نفس؛ و این دو بر ضد هماند، بهگونهای که دیگر نمی توانید هر آنچه را که میخواهید، به جا آورید." (آیات ۱۲–۱۷)[۱۲]

زمانی که درونداد ما از روح ماست که به وسیله ی روح القدس دمیده شده، آن گاه تمایلات گناه آلود طبیعت انسانی [انسان نفسانی یا نفس]<sup>10</sup> را به جا نخواهیم آورد. اما بار دیگر دقیق تر به ایات بالا نگاه کنید: "انسان نفسانی"، "طبیعت انسانی بدون خدا" نیز عنوان شده است. اما ما بدون خدا نیستیم، زیرا او در ما زندگی می کند! اجازه دهید بار دیگر گفته ی پولس را به رومیان تکرار کنم: "زمانی که فکر ما روحانی باشد و از روح ما دریافت کند، آن گاه روح القدس حتا بدن های فانی شما را حیات خواهد بخشید"<sup>10</sup>! بدن های ما اکنون با حیات پر شده است! این روایتی متفاوت نسبت به کسی بدن های "بدون خداست" و تحت تسلط جسم و نفس است.

در این جا اجازه دهید بازگردم به بخش آغازین این فصل؛ تعداد زیادی از ایمان داران [برای عذر و بهانه] بیش از حد به قدرت و تسلط جسم شان اعتبار و بها می دهند. شاید علت آن باشد که آن ها به دقت کتاب مقدس را بررسی نکرده اند تا این حقایق را کشف کنند و در آن ها عمیقا کاشته شود. حقایقی که به وسیله ی نویسندگان عهد جدید نگاشته شده است. آن ها

۱۲ در ادامه ی آیه ی ۱۳ در ترجمه ی MSG آمده: (... این چنین در ایمان خود رشد میکنید.»

۱۲ نویسنده از ترجمه ی AMP استفاده کرده است. ترجمه ی آیه از AMP به این شکل است: «اما می گویم در روح[ القدس] [ همواره] گام برداریدو زندگی کنید[ کنترل و هدایت و توجهتان به روح باشد] آن گاه یقینا خواهش ها و تمایلات نفس[ طبیعت انسانی بودن خدا] را به جا نخواهید آورد. زیرا تمایلات نفس بر خلاف نفس [بی خدایی طبیعت زیرا تمایلات نفس بر خلاف نور [ القدس] است و [ تمایلات] روح بر خلاف نفس [بی خدایی طبیعت انسانی]»

۱٤ با توجه به ترجمه ی AMP که در توضیح اضافی آمده: «human nature without God» این مورد در ترجمه ی فارسی آیه دیده نمی شود. ۱۵ رومیان ۲۰: ۱۰

نفهمیده اند که روح خدا، حیات را در بدن های فانی آن ها ریخته، و به آن ها توانایی گام برداشتن در آزادی کامل را بخشیده است.

مساله دوباره به ایمان برمی گردد. اگر باور داشته باشیم که جسم یا نفس مان بر ما تسلط دارد، ما را مغلوب کرده و قدرتمند است، و ما در دست او هستیم، مطابق همین زندگی خواهیم کرد و به دست خواهیم آورد. اما اگر به کلام خدا باور داشته باشیم که می گوید روح او زندگی را به درون جسم های ما ریخته و ما دیگر تحت تسلط او نیستیم، آن گاه بر اساس ایمان مان انجام خواهد شد! بار دیگر می بینیم که چرا کلام می گوید: "بدون ایمان ممکن نیست بتوان خدا را خشنود ساخت" (عبرانیان ۱۱: ۲) ما همواره باید به یاد داشته باشیم که ایمان درست، زندگی درستی به بار می آورد. عکس آن نیز صادق است، ایمان اشتباه منجر به زندگی اشتباه می شود. پولس می گوید:

"از آن جایی که این زندگی ای است که ما برگزیده ایم، یعنی زندگی در روح، پس یقین حاصل کنیم که آن را تنها نه همچون اندیشه ای در نهن یا احساسی در قلبی نگاه داریم، بلکه در تمام بخش های زندگی مان به آن رفتار کنیم" (غلاطیان ٥٠ ٥٢)[۱۱]

بهتر از این ممکن نیست بتوان گفت؛ این آیه خلاصه ی تمام آن چیزی است که در دو فصل پیشین بحث کردیم. ما نمی توانیم تنها با نگاه داشتن کلام خدا همچون انگاره و آگاهی ای در ذهن مان یا احساسی در قلب مان، خارق العاده زندگی کنیم. بدون ایمان رسیدن به آن محال است. این مانعی است که بسیاری با آن دست به گریبان اند، اما بسیار هم ساده است، آن قدر ساده که یک بچه هم می تواند آن را انجام دهد.

پولس در آیه ۲۶ می نویسد: "آنان که به مسیح عیسی تعلق دارند، نفس را با همهٔ هوسها و تمایلاتش بر صلیب کشیدهاند." از طریق قدرت روحالقدس، همه ی هوس ها و تمایلات ناپسند نیز مصلوب شده است. اکنون جلال از آن خداست، نه ما. پولس در همین غلاطیان می گوید: "با مسیح بر صلیب شدهام، و دیگر من نیستم که زندگی میکنم، بلکه مسیح است که در من زندگی میکند؛ و این زندگی که اکنون در جسم میکنم، با ایمان به پسر خداست که مرا محبت کرد و جان خود را بهخاطر من داد." (۲: ۲۰) به واژگان او توجه

۱۲ ترجمه مستقیما از Message)

کنید: "با ایمان به پسر خداست که ... زندگی می کنم." ایمان به روح عیسا که اکنون در ما زندگی می کند موجب دسترسی به فیضی است که به جسم ما نیرو می بخشد. اکنون دیگر در اسارت "جسمی که خارج از زندگی خداست" نیستیم. ما اکنون با ایمان به قدرت اویی که در ما زندگی می کند، زندگی می کند، زندگی می کنیم!

# گام برداشتن در روح

ما باید فعالانه و خلاقانه زندگی کنیم، نه منفعلانه. زندگی خارق العاده از یک طرز فکر تهاجمی المای جریان می یابد نه یک طرز فکر تدافعی المای پولس را بار دیگر بخوانیم: "... امّا اگر به واسطهٔ روح، اعمال گناه آلود بدن را بکشید، خواهید زیست." (رومیان ۸: ۱۳) واژه های او منفعلانه نیستند. اگر از روح مان پیروی کنیم که به وسیله ی روح القدس دمیده شده، امیال ناپسند جسم به طور خودکار غیر جذاب می شوند. آن قدر شیفته ی زندگی راستین می شویم که مرگ [جسم] جنبه اش را از دست می دهد.

یک مثال خوب می تواند مردی باشد که بسیار فعالانه از افکار، روش برخورد و عشقاش نسبت به همسرش حفاظت می کند. او اجازه نمی دهد هیچ نوع فکر منفی یا انتقادی به ذهنش راه یابد. در نتیجه، او با اطمینان باور دارد که با جذاب ترین، حکیم ترین، عاشق ترین و زیباترین زنی که می توانست در زمین با آن روبه رو شود، ازدواج کرده است. اگر او اینچنین شیفته ی همسرش باشد، اگر زن دیگری سعی در اغوای او داشته یاشد، او با خود خواهد خندید و فکر می کند: "من هرگز با تو مرتکب زنا نخواهم شد، چرا که من با بهترین فرد ازدواج کرده ام! این یک زندگی پیشرو است.

مذهب یا قانون پرستی دقیقا برعکس است. تمرکز آن ها بر چیزهایی است که ما قادر به انجامش نیستیم نه بر واقعیت شگفتی که می توانیم داشته باشیم. بهترین زندگی به طور رایگان برای ما تدارک دیده شده، اما قانون گرایی، تمرکز شما به پلشتی هایی می کند که از آن بیرون آمده ایم[گذشته ی ما] و مدام به فرد می گوید: "بهتر است گناه نکنی؛ تو باید از همه ی چیزهای

Offensive ۱۷ بیش تر بیانگر طرز فکر پویا، خلاق و پیشروست.

ناپسندی که پیش از نجات انجام می دادی، دور بمانی".

متاسفانه ما اکنون تحت شریعت مسیحیت قانون پرستی که به هیچ وجه مسیحیت راستین نیست، قرار داریم، قانونی که می گوید "نباید بکنی"! اگر دوباره به سمت قوانین بازدارنده کشیده شویم، آن گاه نفس یا جسم را نیرومند ساخته ایم، زیرا قانون [شریعت] تمایلات جسم را برمی انگیزد تا بار دیگر برخلاف خدا زندگی کنیم! پولس هشدار می دهد: "نیش مرگ، گناه است و نیروی گناه، شریعت" (اول قرنتیان ۱۵: ۵۲)

اجازه دهید موضوع را روشن کنم. مدت سه سال به عنوان معلم حرفه ای تنیس در یک باشگاه خصوصی تدریس می کردم. من بیست و پنج ساعت در هفته در زمین مشغول آموزش جوانان و بزرگسالان بودم. وقتی صدها بازیکن تنیس را آموزش می دادم، نکته ی جالبی را کشف کردم: اگر به یک کارآموز مدام بگویید فلان کار را انجام نده، این کار تنها تمایل او را در مسیر انجام این کار افزایش می دهد. به عنوان مثال، مبتدیان تنیس معمولا گرایش طبیعی به عقب کشیدن و انداختن وزن شان به پای عقبی (تکیه گاه) دارند، به خصوص در زمان دریافت یک ضربه ی سریع و محکم، بی تجربه ها استدالال می کنند که این شیوه به آن ها فرصت بیش تری برای تعادل و تنظیم شدن می دهد. اما این کار همواره موجب یک ضربه ی ضعیف و از دست رفتن امتیاز می شود، به ویژه در مقطع متوسطه تا پیشرفته. دریافته ام دست رفتن امتیاز می شود، به ویژه در مقطع متوسطه تا پیشرفته. دریافته ام که اگر پیوسته به شاگردانم بگویم: "وزنت را روی پای عقب ات نینداز"، پس

اما اگر به آن ها بگویم: "بسیار خوب، می خواهم که در ذهنت تصویری از حمله به توپ را تجسم کنی، با شدت به سمتش برو، نگذار توپ به سمت تو بیاید، تو به سمتش برو." پس از این که چند بار این حرف را می زنم، آن گاه تعلیم ام را ساده تر می کنم و خیلی ساده می گویم: "به سمتش برو" یا "بهش حمله کن!" با کمال شگفتی آن ها از تکیه کردن به پای عقبی دست برمی دارند و شروع به قدم برداشتن به سمت توپ و ضربات حمله ای می کنند.

با درنظر گرفتن این مثال، یک بار دیگر به کلمات پولس گوش دهید:

"امًا مىگويم به روح رفتار كنيد كه تمايلات نفس را بهجا نخواهيد آورد." (غلاطيان ٥: ١٦ هزاره نو)

مى توانيد ببينيد كلمات او منفعلانه نيستند. ما بايد با ادامه ى دريافت از

روح مان تحت نفوذ و تاثیر روح القدس، میل به گناه را بکشیم، آن گاه در قانون حیات ساکن خواهیم شد. این کار ما را به سمت قلمرو خارق العاده حرکت داده و در آن حفظ مان می کند.

می خواهم یک نکته ی مهم را پس از این حرف ها روشن کنم. به عنوان یک مربی تنیس من باید یه شاگردانم بگویم که چرا ایستادن روی پای عقبی شان، اشتباه است. باید به آن ها هشدار دهم که این کار یک ضربه ی ضعیف را موجب شده که می تواند به قیمت از دست دادن امتیاز تمام شود. من این کار را برای درک موضوع انجام می دهم. من معمولا این را فقط یک یا دو بار می گویم. اما مدام بر واکنش های برانگیزاننده ام تکیه می کنم: "برو به سمت توپ و بهش حمله کن!" این تصویری است که می خواهم در فکر آن ها باشد. پولس و دیگر نویسندگان عهد جدید مدام به پیامدهای کشیده شدن مجدد به سمت جسم و نفس هشدار می دهند. آن گاه این کار را می کنند تا ما موضوع را درک کنیم، زیرا ترس خدا آغاز حکمت است. اماهمین نویسندگان تاکید خط دهنده ی پولس گوش دهید: "زیرا آنان که از روح خدا هدایت می شوند، پسران خدایند." (رومیان ۸: ۱۶)

### جمع بندی پولس

پس از آن که پولس رسول جنبه های مختلف نجات روح، جان و جسم را به طور مبسوط توضیح داد، همه را به این شکل جمع کرد:

"پس ای برادران، در پرتو رحمتهای خدا، از شما استدعا میکنم که بدنهای خود را همچون قربانی زنده و مقدّس و پسندیدهٔ خدا، به او تقدیم کنید که عبادت معقول شما همین است. و دیگر همشکل این عصر مشوید، بلکه با نو شدن ذهن خود دگرگون شوید. آنگاه قادر به تشخیص خواست خدا خواهید بود؛ خواست نیکو، پسندیده و کامل او" (رومیان ۱۲: ۱-۲)

من دو عبارت را مشخص کردهام: "بدن های خود را ... به او تقدیم کنید" و "با نو شدن ذهن خود دگرگون شوید النادا. در اصل، هر کدام آنچه را که در

۱۹ نویسنده از ترجمه ی NLT استفاده کرده که در آن عبارات تا حدی متفاوت اند، اما از آن جا که از نظر مفهوم تفاوتی ایجاد نمی کند، همان ترجمه ی هزاره نو، مورد استفاده قرار گرفته است.

دو فصل گذشته مورد بحث قرار دادیم، پوشش می دهند. عیسا همه چیز را انجام داده، او کار را به کمال رسانده، بهای کامل آزادی ما را پرداخته است. خب، حالا سهم ما چیست؟ کل مطلب به این دو عبارت خلاصه می شود:

نخست، چه طور باید در عمل "بدن های خود را همچون قربانی زنده و پسندیده ی خدا به او تقدیم کنیم"؟ وقتی یک قربانی به خدا تقدیم می شود، به طور کامل وقف او می شود. به عبارت دیگر، به محض دادن، آن را پس نمی گیریم، زیرا دیگر به ما تعلق ندارد. اگر هدیه ی مالی به خداوند بدهم، جرات ندارم به این فکر کنم که با کلیسا یا مینستری تماس بگیرم و بخواهم که پول را به من بازگردانند، زیرا دیگر به من تعلق ندارد. این همان چیزی است که بدن های خود را وقتی به عنوان یک قربانی تقدیم می کنیم، انجام مى دهيم. اما قرباني ما همانند يول، يك قرباني مرده نيست، بلكه زنده است، و به این دلیل که بهایی عظیم برای آزادی ما پرداخت، آیا این چیز زیادی است؟ ما دیگر نباید این بدن را متعلق به خود بدانیم، بلکه متعلق به اوست. ما مى دانيم كه مباشر يا ناظريم بر آنچه كه متعلق به اوست و از آنچه كه متعلق به اوست[خدا]، براى انجام خواست او به كار مى بريم. اما چه طور بدانيم كه خواست او چیست؟ پاسخ این است: "رفتارها و عرف این دنیا را سرمشق قرار ندهید بلکه اجازه دهید خدا با نوکردن ذهن تان شما را دگرگون ساخته و به انسانی جدید بدل سازد." ما چه طور می توانیم بدون گوش کردن و باور به آنچه که کلامش می گوید، او را خشنود سازیم؟ چه طور می توانیم در قلمرو روح ساکن باشیم اگر فکر ما هنوز خود را تسلیم افکار و راه های انسان مادی و نفسانی می سازد؟ چه طور می توانیم فکر روحانی داشته باشیم اگر همچون گذشته و پیش از نجات مان بیاندیشیم؟

یک دگرگونی کامل نسبت به روش های فکری و نگرش ما باید رخ دهد. ما باید برای دریافت نگرش او، کلام او را بخوانیم، در غیر این صورت هنوز در لعنت این دنیا سیر خواهیم کرد.

بر اساس تجربه دریافته ام وقتی با قلب و ذهنی باز کلام را می خوانم، مجرای اثرگذاری روح بر جان خود را باز می کنم. انگار گذرگاه روح بر جانم پاک شده و من قادر به شنیدن تعالیم روح القدس هستم.

دریافته ام که در چنین شرایطی بهتر می بینم، بهتر فکر می کنم و به نظر می رسد که در بدنم نیروی زندگی بیش تری جریان دارد. اگر کلام خدا را نشنویم، خواه از طریق خواندن کتاب مقدس، دعا، گوش دادن به پیغام های

الاهی دیگران، خواندن کتابهای مسح شده، یا هر طریق دیگری، آن گاه به نظر می رسد گویی تأثیرات دنیا دوباره به نرمی وارد می شوند و من خودم را مطابق و همنوای عرفها و روشهای دنیا می یابم.

بسیار دوستانه می گویم؛ ما اهمیت شنیدن کلام خدا را دست کم می گیریم. و "از آن جایی که این زندگی است که ما برگزیده ایم، یعنی زندگی در روح، پس باید یقین حاصل کنیم که آن را نه همچون اندیشه ای در ذهن یا احساس در قلب نگه داریم، بلکه در تمام بخش های زندگی مان به آن رفتار کنیم." [یا "اگر به روح زیست می کنیم، به روح نیز رفتار کنیم "۱۰٪] (غلاطیان ٥: ۲۰) در غفلت از این حقیقت در حیرت می شویم که "چرا نمی توانم زندگی موفق مسیحی ای داشته باشم؟ چرا خارق العاده، دست نیافتنی است؟ چرا جسمم بر من حکم می راند؟ چرا نمی توانم کاری را که باید بکنم، انجام دهم؟ چرا ایمان داران کتاب اعمال رسولان، زندگانی متفاوتی با من داشتند؟" کتاب مقدس به ما می گوید، چرا: "زیرا چنان که دردل خود فکر می کنید، خود او همچنان است." (امثال ۳۲: ۷ ترجمه قدیمی)

پولس با قوت ما را ترغیب می کند تا:

"شما آموختید که باید به لحاظ شیوهٔ زندگی پیشین خود، آن انسان قدیم را که تحت تأثیر امیالِ فریبنده دستخوش فساد بود، از تن به در آورید. باید طرز فکر شما نو شود، و انسان جدید را در بر کنید، که آفریده شده است تا در پارسایی و قدّوسیت حقیقی، شبیه خدا باشد." (افسسیان ۲۲–۲۶)

ما باید راه های گذشته را با عوض کردن ذهن و طرز فکرمان بیرون کنیم. بیش ترین خلاقیت، نوآوری، قدرت و حکمت موجود در جهان، اکنون در ماست. این حقیقت باید برای ما از زمینی که روی آن راه می رویم و آبی که می نوشیم، واقعی تر شود. این صرفا یک پذیرش ذهنی نسبت به آنچه او گفته، نیست بلکه به این معناست که ما به معنای دقیق کلمه به فکرهای خداوند وارد می شویم. خود را آنچنان می بینیم که او ما را می بیند. دیگر بر اساس توانایی های خود زندگی نمی کنیم بلکه با اطمینان می دانیم، روح مسیح از طریق ما [و در ما] زندگی می کند. این حقیقت در ذات و جوهره ی ما تبدیل به باور و یقین شده است. ما "انسان جدید را پوشیده ایم".

این کار را بکنید، مهم نیست شرایط چیست، دنیا، دوستان به ظاهر خوب

۲۰ ترجمه از MSG و هزاره نو. (ترجمه ی دوم را مترجم اضافه نموده است)

یا اشخاص نجات نیافته به شما چه می گویند. شما در ماورای هر شک و تردیدی می دانید که اکنون یک فرد خارق العاده هستید و خدا در زندگی شما جلال می یابد.



#### تاملاتی برای سفری خارق العاده

- جان که یا تحت تاثیر روح ماست یا جسم ما- برای آن که چگونه زندگی کنیم، "تصمیم گیرنده" است. وضعیت "تصمیم گیرنده ی" شما چگونه است؟ آیا به سوی خداوند متمایل است یا به سوی روش های دنیا؟
- در کدام بخش از زندگی تان برای فرار از اسارت گناه و تجربه ی آزادی الاهی، مشکل دارید؟
- چه روش هایی را در زندگی تان می توانید پیش ببرید تا در روح [القدس] پیشرو باشید؟

### فصل هفدهم

# حكومت شكوهمند خدا

در فصل پایانی، می خواهم یک بار دیگر توجه خود را به واژگان بسیار شناخته شده ی خداوندمان معطوف نمایم:

"«پس شما اینگونه دعا کنید: «ای پدر ما که در آسمانی،نام تو مقدّس باد. پادشاهی تو بیاید. ارادهٔ تو، چنانکه در آسمان انجام میشود، بر زمین نیز به انجام رسد." (متا ۲: ۱۰-۱)

یک روز ناگهان فکری به ذهنم خطور کرد: عیسا به فراوانی از پادشاهی سخن میگوید. وقتی انجیل را با این تفکر خواندم، دیدم که پادشاهی را بیش از اندازه در گفته هایش به کار برده است. در واقع، این عبارت در بیش از یک صد آیه ی اناجیل آمده است.

همان طور که در فصل ۱۰ بیان کردم، عیسا هنگامی که از پادشاهی خدا سخن می گوید، درحقیقت به "حکمرانی خدا" اشاره دارد. واژه ی یونانی که در بیش تر موارد در اناجیل برای پادشاهی خدا به کار رفته، Basileiatoutheos است. Theos اشاره به خدا دارد و Basileia به معنای "سلطنت، حکومت، حکمرانی" است. Basileia از واژه ی یونانی ای مشتق می شود که برای

۱ God's Imperial Rule: می توان «حکومت پادشاهی خدا» نیز ترجمه کرد، اما با توجه به توضیحات متن، عبارت «حکومت شکوهمند خدا» مناسب تر است.

#### حكومت شكوهمند خدا

مفهوم "بنیاد" و "شالوده" به کار می رود. برخی از پژوهشگران این ریشه ی معنایی را ترجیح می دهند. زیرا سردرگمی ای که در اشتباه گرفتن آن با معنای "رژیم سلطنتی" رخ می دهد را می زداید. آن ها اعتقاد دارند بهترین ترجمه "حکومت شکوهمند خدا" یا "قلمرو [ملکوت] خدا" است.

من عاشق واژه ی شکوهمند [سلطنتی، پادشاهی] هستم. یکی از معانی آن "قدرت مطلقه" است. مترادف های آن: سلطنتی، باشکوه، خسروانی، شاهانه، باابهت و مجلل است. وقتی در ادامه واژه ی "پادشاهی" یا "حکومت شکوهمند [پادشاهی، شاهانه] خدا" را می بینید، به تمام این معانی بیاندیشید.

عیسا می گوید: "ای پدر ما که در آسمانی، نام تو مقدس باد، حکومت شکوهمند [پادشاهی]تو بیاید، اراده ی تو چنان که در آسمان انجام می شود، بر زمین نیز به انجام رسد". پادشاهی خدا آمده است! اما نه به شکل فیزیکی بر روی زمین، چنان که اشعیا نبوت کرده بود که در آینده عیسا برای همیشه حکومت خواهد کرد و تسلط شیطان برای همیشه برداشته خواهد شد. این پادشاهی در ماست، قوم خدا، ما، قلمرو او را در هر جایی که هستیم، گسترش می دهیم. با دانستن این مطلب بیایید بار دیگر حرف های پولس به رومیان را ببینیم:

"زیرا اگر به واسطهٔ نافرمانی یک انسان، مرگ از طریق او حکمرانی کرد، چقدر بیشتر آنان که فیض بیکران خدا و عطای پارسایی را دریافت کردهاند، توسط آن انسان دیگر، یعنی عیسا مسیح، در حیات حکم خواهند راند." (رومیان ٥: ۱۷)

با آگاهی بیش تر از آنچه عیسا در دعایش تحت عنوان "حکومت شکوهمند [پادشاهی] خدا" عنوان کرده، می توانیم عبارت "در حیات حکم خواهند راند" پولس را بهتر درک کنیم. در ترجمه ی NIV آمده: "حکومت خواهند کرد $^{[3]}$ " و در ترجمه ی Weymouth "همچون پادشاه حکومت خواهند کرد $^{[6]}$ ".

ارتباط این دو آیه ی کلیدی چیست؟ ما باید این نکته را در ذهن داشته باشیم که "زمین ... از آن اوست" (مزمور ۲۶: ۱) اما خدا حکومت بر آن را به انسان واگذار کرد. مزمورنویس می نویسد: " آسمانها، آسمانهای خداوند

Monarchy ۲: با «سلطنت مطلقه»

۳ God's Domian: یا «ملکوت خدا». این همان عبارتی است که در ترجمه ی قدیمی به کار رفته

Reign in life &

Reign as king in life o

است، اما زمین را به بنی آدم بخشیده است." (مزمور ۱۱۵: ۱۱)

آدم خراب کرد و همه را زیر تسلط شیطان قرار داد. اما عیسا به عنوان یک انسان، با پیروزی آن را بازگرداند. اکنون اقتدار و قدرت به جایگاهی بازگشته که خدا از ابتدا قصد داشت. یعنی در دستان مردان و زنان. اما برعهده ی ماست که این اقتدار را اجرایی کنیم. اگر این کار را نکنیم، همچنان حکومت در دستان آن فاسد قرار خواهد داشت.

این جا با حقیقتی مهم روبه رو می شویم؛ مردان و زنان خداجوی تعیین شده اند تا اراده ی خدا را بر زمین به انجام رسانند! تمام داستان های انجیل این حقیقت را به تصویر می کشند.

اجازه دهید تنها به یک مورد اشاره کنم: در این واقعه عیسا را می بینیم که به عنوان یک انسان در قایقی وسط دریای جلیل ایستاده و به توفان فرمان می دهد تا بازایستد. خدا نمی خواهد عیسا و دیگر مردان بمیرند، اما وقتی عیسا خواب بود، خدا به شکل ماوراطبیعی توفان را آرام نساخت. او به عیسا – یعنی یک انسان – احتیاج داشت تا بایستد و بر آن تسلط یابد.

نمونه هایی از این اصل مهم حتا در عهد عتیق نیز رخ می دهد. به عنوان مثال، الیشع به پادشاه اسراییل گفت تا با تیر زمین را بزند تا نشانه ای باشد برای آزادی از دست سوری ها. پادشاه فقط سه بار زمین را زد. الیشع خشمگین شد و گفت: "می بایست پنج شش مرتبه زده باشی، آن گاه ارامیان را شکست می دادی تا تلف می شدند، اما حال ارامیان را فقط سه مرتبه شکست خواهی داد" (دوم پادشاهان ۱۳: ۱۹)

خداوند می خواست اسراییل، سوریه را نابود کند، اما خواست او به انجام نرسید، زیرا یک مرد او را محدود ساخت. شاید درک این موضوع سخت باشد. اما به خاطر امانت و کمال خدا، او خود را محدود ساخته، زیرا حاضر نیست اقتداری را که سیرده، بازیس گیرد. این مثال ها بسیارند.

"زيرا خداوند يهوه كارى نمىكند، جز اين كه كسى سر خويش را به بندگان خود انبيا مكشوف مىسازد" (عاموس ۳: ۷)

عبارت "کاری نمی کند" را مشاهده کنید. در عهد عتیق به محض آن که خدا نقشه اش را مکشوف ساخته، چه اتفاقی در ادامه افتاده؟ خواه نبی یا فرد دیگری که نبی مسئولیت را به او سپرده، سخن گفته، یا خواست خدا را به انجام رسانده. به یاد داشته باشید که در آن روزها انبیا کسانی بودند

که خدا اراده اش را بر آن ها مکشوف می ساخت. اما در دوران عهد جدید، عیسا درباره ی یحیای تعمید دهنده گفت که او بزرگ ترین انبیای تا آن زمان است. سپس ادامه داد و گفت که اما کوچک ترین در پادشاهی آسمان از یحیا بزرگ تر است (متا ۱۱: ۱۱ را بخوانید). چه طور چنین چیزی ممکن است؟ زیرا ما می دانیم که پادشاهی در میان ماست! اکنون هر یک از ما به عنوان دختران و پسران خدا می توانیم نقشه ی خدا را برای انجام اراده ی او بر زمین بشنویم. ما افرادی خارق العاده هستیم که بر زندگی در عیسای مسیح حکم می رانیم [حکومت می کنیم].

با جمع بندی همه ی این موارد اکنون می توانیم دعای خداوند را این گونه بخوانیم: "ای پدر ما که در آسمانی، ای یهوه صبایوت، حکومت پادشاهانه و شکوهمند تو بیاید، پادشاهی و اقتدار تو بر زمین به انجام رسد؛ قلمرو پادشاهی [ملکوت] تو به وسیله ی مقدسانی که از طریق فیض بیکران تو حکم می رانند، برقرار شود." می بینید که اکنون خارق العاده است!

# تجلى ملكوت آسمان

بگذارید به طور خلاصه سفرمان را مرور کنیم. بالاترین هدف ما خشنودی خداست، اما ما ظرفیت لازم برای انجام این کار توسط خود را نداریم. اما همان طور که از ابتدای کتاب بحث کردیم، ما مسیحیان نباید به توانایی هایمان تکیه کنیم، زیرا به ما فیض فراوان خدا داده شده است. فیض تنها بخشش گناه نیست، بلکه موارد بیش تری را شامل می شود. فیض ما را ار اسارت طبیعت گناه آلود مرده مان آزاد ساخته و باعث می شود دوباره متولد شویم، و همان طبیعت عیسای مسیح را مالک شویم. در نتیجه نه تنها می توانیم پاک و خداگونه زندگی کنیم، بلکه می توانیم همان ثمرات عیسا را به بار آوریم و حکومت شکوهمند و پادشاهی خدا را به این دنیای تاریک بیاوریم.

عیسا در زندگی حکم می راند، ما نیز همین کار را می کنیم!

آیا این حقیقت شگفت انگیز را درک کردید؟ عیسای مسیح به عنوان یک انسان هر آنچه را که آدم در باغ عدن به شیطان سیرده بود، پس گرفت. این

کار در آینده با برگرداندن زمین و مقام ساکنانش به کمال، به اوج خواهد رسید. اما پیش از وقوع این امر، پادشاهی خدا از قبل با نیروی کامل دردرون قلب ها و زندگی فرزندان خدا عمل خواهد کرد. همه ی ما باید این کار را این جا انجام دهیم، باور داشته باشیم، و فیض خدا را به کار بریم تا ملکوت او را برقرار سازیم.

درست همان طور که عیسا حکومت شکوهمند خدا را به صحنه ی زندگی ما آورد، ما نیز باید همان کار را بکنیم. در این جا چند مثال را ببینید:

- شمعون در تجارت و بازرگانی ماهیگیری خود مشکل داشت، اما در اولین ملاقات با عیسا و در روزی که کاملا شکست خورده بود، به دریا رفت و با عظیم ترین صیدی که تا به حال داشت، بازگشت.
- عروسی قانا داشت به هم می خورد [به خاطر نبودن شراب]، عیسا نه تنها عروسی را نجات داد، بلکه آن را بهتر هم نمود.
- جامعه دیگر مجبور نبود نگران بیوه زنی ناامید پس از زنده شدن پسرش توسط عیسا باشد. وقار وشان آن زن دست نخورده باقی می ماند و میراث و نسل او ادامه می یافت.
- به محض آن که زکی با عیسا روبه رو شد، جامعه امن تر و ثروتمندتر شد؛ در جامعه دزدی و فقر کم تر شد زیرا دزدی که اکنون تکریم شده بود، دیگر از مشتریانش باج نمی گرفت. اما ماجرا به همین جا ختم نشد. او چهار برابر آنچه را که گرفته بود، به کسانی که متضرر شده بودند، بازگرداند. این یک تحول اقتصادی بود.

در موقعیتی دیگر، مرد دیوانه ای که نمی شد در زندان تنها رهایش کرد، اکنون اخبار پرجلال [خداوند]را اعلام می کرد، و ملکوت و پادشاهی خدا را در ده شهر پخش نمود و زندگی پرثمری داشت.

ما می توانیم ادامه دهیم و باز ادامه دهیم و حتا فراتر از آنچه در انجیل نوشته شده، نمونه بیاوریم، زیرا یوحنا می گوید همه ی کتاب های جهان گنجایش همه ی کارهای خارق العاده ای را که عیسا به انجام رسانید، ندارد. او نقشه ی خدا را برای آوردن ملکوت بر زمین آشکار ساخت. او به ما نشان داد چگونه در زندگی حکم برانیم.

این تنها به عنوان یک الگو نیست، بلکه یک فرمان است و ما به آن متعهدیم. نه آن که همهی ما شبان و معلم باشیم، زیرا هر کدام عطیه و خواندگی متفاوتی داریم. ولی در هر جای زندگی که قرار گرفته ایم، باید

خارقالعادگی را بروز دهیم. تجارت ما باید رونق بیابد، حتا زمانی که دیگران در گرفتاری اند. جامعه ی ما باید امن تر، شادتر، کامرواتر شود. پرسنل ما باید به سرعت افزایش پیدا کنند. موسیقی ما باید تازه و بکر باشد نه تقلیدی از موسیقی های دنیوی [جامعه ی بی دین]. همین مورد باید در ارتباط با طراحی های گرافیکی و معماری ما نیز صادق باشد. خلاقیت ما باید الهام بخش باشد و در تمامی سطوح مورد توجه قرار گیرد. کارآیی و اجرای ما چه در ورزش، چه سرگرمی، چه هنر، مدیا یا هر بخش دیگر باید برجسته باشد. شهرها و ملت های ما باید شکوفا شوند در حالی که بر آن پارسایان و افراد درستکار حکم می رانند. مدارس ما باید عالی باشند در حالی که بر آن پارسایان معلمانی امین و درستکار دارند. خلاصه ی کلام، وقتی فردی خارقالعاده درگیر کار است، آن جا باید فراوانی خلاقیت، بهره وری، آسایش خاطر، ابتکار و نبوغ وجود داشته باشد. این ها همه درآسمان یافت می شود و باید در زمین نیز بازنمود یابد. ما حقیقتا باید در این دنیای تاریکی، نور باشیم. ما نمونه هایی لحظه ای را از این خارق العادگی در عهد عتیق می بینیم، ما نمونه هایی لحظه ای را از این خارق العادگی در عهد عتیق می بینیم، ما نمونه هایی لحظه ای را از این خارق العادگی در عهد عتیق می بینیم، ما نمونه هایی لحظه ای را از این خارق العادگی در عهد عتیق می بینیم، ما نمونه هایی لحظه ای را از این خارق العادگی در عهد عتیق می بینیم،

ما نمونه هایی لحظه ای را از این خارق العادگی در عهد عتیق می بینیم، البته در مقیاسی به مراتب کوچک تر. یوسف پریشانی عظیمی را به خاطر تنفر برادرانش متحمل شد. اما ما چیزهای زیادی از دوران بردگی او یاد می گیریم:

"خداوند با یوسف بود، پس او مربی کامروا شد و در خانهٔ سرور مصری خود ماند. و سرور یوسف دید که خداوند با یوسف است، و در هرآنچه میکند، خداوند او را کامیاب میگرداند. پس لطف او شامل حال یوسف شد و یوسف او را خدمت میکرد. فوتیفار او را بر امور خانهٔ خویش برگماشت و هرچه داشت به دست او سپرد. از زمانی که فوتیفار یوسف را بر امور خانه و تمام اموال خویش برگماشت، خداوند خانهٔ آن مصری را بهسبب یوسف برکت داد. برکت خداوند بر همهٔ اموال فوتیفار، چه در خانه و چه در مزرعه، بود." (ییدایش ۳۹: ۲-۵ هزاره نو)

فوطيفار به فراوانى بركت يافت، تنها به اين دليل كه يوسف براى او كار مى كرد، آن هم نه به عنوان يك كارمند والامقام، بلكه به عنوان يك برده! يوسف حتا پس از تهمت ناروايى كه به او زدند و به زندانش انداختند، نه فقط مبارك باقى ماند، بلكه محيط پيرامونش نيز كامروا شد. بالاخره زندانيان او را به عنوان مسئول خود برگزيدند و مى خوانيم: "و رئيس زندان با آنچه

به دست یوسف سپرده بود، کاری نداشت، زیرا خداوند با یوسف بود، و او را در هرچه میکرد، کامیاب میساخت." (آیه ۲۳) زندگی خارقالعاده در هر جایی که او ساکن بود، حتا در سلول زندان نیز همراه او بود!

نمونه ی دیگر عهد عتیقی، روایت دانیال و دوستان اوست. آن ها در حکومت بابل به کار گمارده شدند، قوی ترین ملت دنیا. آن ها پسران خارجی و غریبه ای بودند که هیچ تعلیم رسمی هم نداشتند. اما پس از مصاحبه با هر کدام، آن هایی که مسئول بودند دریافتند که آن ها "ده برابر بهتر" از همه ی مشاوران شاه هستند. (دانیال ۱: ۲۰ را بخوانید) آن ها روش های جدید و روندهای اجرایی جدید را ارائه دادند که به سرعت در آن جامعه مورد پذیرش واقع شد. آن ها افرادی خارق العاده بودند.

می توانیم مثال های دیگری نیز ذکر کنیم، مانند دانیال، یعقوب، روت، استر، ارمیا و ... اگر این موارد در مقیاس محدودی تنها برای کسانی که در عهد عتیق به پادشاهی خدا نزدیک بودند اتفاق افتاد، چه قدر بیش تر باید تبدیل به هنجار و معیار زندگی کسانی شود که پادشاهی خدا در درون آنهاست؟ ما امید جهان هستیم، نمک زمین. ما باید به واسطه ی فراوانی فیض بر زندگی حکومت کنیم. ما باید خارق العاده زندگی کنیم.

### نیروی بازدارنده

شاید بپرسید: "آیا خدا ما را برگزیده تا بر دنیا در همه ی بخش های آن اعم از دولت، آموزش، سرگرمی، تجارت، مدیا و بازار مسلط شویم تا زمانی که عیسا بازمیگردد در آنچه ما برای او آماده ساخته ایم، قدم بگذارد؟" خیر، این چیزی نیست که کتاب مقدس تعلیم می دهد. عهد جدید به وضوح سیمای جهان پیش از آمدن مسیح را در تاریکی، بی قانونی و شرارت ترسیم می کند. این همان چیزی است که پولس در نامه ی خود به کلیسای تسالونیکی درباره ی بازگشت ثانویه ی مسیح می نویسد:

"مگذارید هیچکس به هیچ طریقی شما را فریب دهد. زیرا تا نخست آن عصیان واقع نشود و آن مرد بیدین که فرزند هلاکت است بهظهور نرسد، آن روز فرا نخواهد رسید. او با هر آنچه خدا خوانده میشود و مورد پرستش قرار میگیرد، مخالفت میورزد و خود را بالاتر قرار میدهد، تا آنجا که در معبد خدا جلوس میکند و خود را خدا معرفی مینماید. آیا بهیاد ندارید هنگامی که با شما بودم اینها را به شما میگفتم؟ شما میدانید که اکنون چه چیزی مانع است و سبب می شود که او تنها در زمان مناسب خود ظهور کند." (دوم تسالونیکیان ۲: ۳-۲)

این بخش از کلام همانند بخش های دیگر نشان می دهد که سیستم دنیا درست پیش از آمدن مسیح که دشمنان خدا را نابود خواهد کرد و حکومت و پادشاهی خود را بر زمین برقرار می کند، در فساد و تباهی است (مکاشفه ۱۱ و ۲۰: ۲ را بخوانید) اما می بینید چیزی به عنوان بازدارنده ی آن مرد [دجال] که فرزند هلاکت است و عصیان کامل نسبت به خدا در او ساکن است، عمل می کند. در حقیقت، اگر به خواندن ادامه دهیم می بینیم که فقط ضدمسیح [دجال] بازداشته نمی شود بلکه بی دینی و شرارت نیز بازداشته می شود.

"زيرا سرّ بىدىنى هماكنون نيز عمل مىكند، امّا فقط تا وقتى كه آن كه تا به حال مانع است از ميان برداشته شود." (آیه ۷)

واژگان پولس تنها بیانگر دوران ضدمسیح [دجال] نمی باشد، بلکه دربرگیرنده ی همه ی عهد جدید است که یقینا شامل زمان ما نیز می شود. بنابراین خواه دجال امروز ظهور کند یا ٥٠ سال بعد، این کلمات یقینا اکنون کاربرد دارند. برخی مانع شرارت یا بی دینی هستند. خب، آن ها چه کسانی هستند؟

نخستین فرض منطقی، روح القدس است. اما او نمی تواند باشد، زیرا در دوران حکومت "آن مرد بی دین<sup>۱۱</sup>" افراد بسیاری خواهند بود که زندگی شان را به مسیح می سپارند و کتاب مقدس نشان می دهد که هیچ کس نمی تواند بدون حمایت روح القدس بگوید "عیسا خداوند است" (اول قرنتیان ۱۲: ۱۳ را بخوانید) بنابراین "آن مانع" نمی تواند روح القدس باشد.

تنها یک امکان دیگر وجود دارد و آن کسی نیست جز بدن مسیح. به محض آن که خداوند برای بردن ایمان داران راستین اش یعنی کلیسا می آید. (اول تسالونیکیان 3: 1-1 و اول قرنتیان 3: 1-1 را بخوانید) "او 5

777

Man of lawlessness \tag{He V}

[بدن مسیح]، برده خواهد شد. عیسای مسیح هرگز "اوبه صورت مونث است خطاب نشده، بنابراین او [مسیح/بدن مسیح] یک مرد است. اگر ما درباره ی حکومت بدن او بحث می کنیم، پس باید اشاره به اوی مذکر باشد. از طرف دیگر، در ارتباط با رابطه ی ما با عیسا، ما "عروس مسیح هستیم" (افسسیان ٥: ٢٥-٣٢ را بخوانید)، بنابراین به عنوان مونث دیده می شویم. اما درارتباط با قدرت و اقتدار، "بدن مسیح" هستیم که جنس مذکر است.

حکومت "بدن مسیح" [یا حکومت کردن بدن مسیح] می تواند مانع بی دینی باشد، درست همان طور که خود عیسا با حکم راندن بر زندگی چنین کرد. خداوند ما می گوید: "تا زمانی که در جهان هستم، نور جهانم" (یوحنا ۹: ٥) آیا عیسای مسیح هنوز در جهان است؟ پاسخ مثبت است، اما نه سر او، بلکه بدن او و آن ما هستیم. هیچ جا در عهد جدید به ما گفته نشده که روح القدس نور جهان است. عیسا می گوید: "من نور جهانم" (یوحنا ۸: ۱۲) به ما نیز می گوید: "شما نور جهانید" (متا ٥: ۱۶). ما همه یک هستیم – او سر است و ما بدنش هستیم. ما نیز همچون عیسا نور جهان هستیم.

نور مانع تاریکی است؛ راه دیگری وجود ندارد. شما هرگز واژه ی "تلالو تاریکی" نشنیده اید، بلکه "تلالو نور" شنیده اید، زیرا تاریکی نمی تواند بر نور غالب آید، اما نور بازدارنده و مانع تاریکی است. اگر سالنی پر از مردم داشته باشیم و به هر یک، لامپی ۲۰ واتی بدهیم، سالن مملو نور خواهد بود. از طرف دیگر، اگر فقط عده ی کمی لامپ ۲۰ وات داشته باشند، سالن کم نور و تیره خواهد بود. اگرچه تاریکی نمی تواند هرگز مانع نور شود، اما نور می تواند به خاطر کمی حضورش تیره شود.

به همین شکل اگر تنها بخشی از بدن مسیح دریابد که در مسیح عیسا هستند ودر قدرت فیض گام بردارند، آن گاه دنیا کم نور خواهد بود. این چیزی است که سال هاست ادامه دارد، ما نور اندکی برای جهانیم. اما وضع نباید به همین منوال بماند! من رویایی دارم! رویایی درباره ی بدن پرنور شده ی مسیح که در برگیرنده ی همه ی سنین است، شامل مردان و زنان است، آگاه از آنچه خدا در درون شان نهاده و به پاخاسته با جلال و قوت او.این ایمان داران به چنان روش خارق العاده ای زندگی خواهند کرد که بسیاری به سوی پادشاهی خداوند کشیده خواهند شد، نه صرفا با موعظههایشان، بلکه با نمایش چگونگی زندگی شان و شاهکارهای بی نظیر موعظههایشان، بلکه با نمایش چگونگی زندگی شان و شاهکارهای بی نظیر

و برجسته شان. من این رویا را که خدا به من بخشیده باور دارم، زیرا اشعیا نبوت می کند:

"برخیز و درخشان شو زیرا نور تو آمده وجلال خداوند بر تو طالع گردیده است. زیرا اینک تاریکی جهان را و ظلمت غلیظ طوایف را خواهد پوشانید امّا خداوند بر تو ظاهر خواهد شد. و امّتها بسوی نور تو و پادشاهان بسوی درخشندگی طلوع تو خواهند آمد." (اشعیا ۲:۰ ۱–۳)

دقت کنید که دنیا در تاریکی است، و مردم در تاریکی ای ژرف، اما نور و روشنایی خواهد آمد! تالار را تصور کنید که وقتی افراد بیش تری لامپ های شصت واتشان را روشن می کنند، از نور اندک، تبدیل به تالاری درخشان و پرنور می شود.

اشعیا نبوت می کند که جلال خدا در ما طالع گردیده، او نمی گوید نزول کرد. بسیاری از مسیحیان به دنبال یک نمایش غیرعادی از ریزش روح خدا بر کلیسا هستند که بیداری بزرگی را به همراه خواهد داشت. خیر، من باور دارم که خدا منتظر ماست تا برخیزیم، تا دریابیم که اوست که ما را ساخته تا قدرتمند باشیم و قدرتی را که ما قرار داده به کار بریم. به محض این که ما این کار را می کنیم و حقیقتا ایمان می آوریم، بی نهایت درخشان خواهیم شد و تالار تاریک جهان را، نورانی خواهیم ساخت. بی ایمانان به زندگی های خارق العاده ی ما کشیده خواهند شد. چه روزهای شگفت انگیزی است این روزها که در آن زندگی می کنیم!

# در مورد آزمایش ها چه؟

در سناریویی که من شرح دادم، آزمایش ها و سختی ها چه طور جای می گیرند؟ ما می دانیم که با مخالفت ها روبه رو می شویم، کتاب مقدس چنین می گوید. آیا ضدیت ها ظرفیت و نیروی متوقف ساختن یک زندگی خارق العاده را دارند؟ خیر، سختی ها آن طور که به نظر می رسد متوقف سازنده نیستند، بلکه برای فردی خارق العاده یک فرصت به شما می روند. مصیبت و بدبختی ظاهری یوسف، گذرگاهی به سوی خواندگی عظیمش

بود. تجربه ی موسا در چرانیدن گوسفندان در صحرا او را برای شبانی قوم اسراییل آماده ساخت. او به عنوان پسر فرعون مهارت های رهبری را با قوت یاد گرفت. اما به قلب شبان برای مراقبت از قوم خرد شده در اسارتش نیز احتیاج داشت. مصیبت داود، او را آماده ساخت و به سوی سرنوشتش رهنمون ساخت. من می توانم با نمونه های دیگر ادامه دهم.

پولس به کلیسای نخستین گفت: "باید با تحمل سختی های بسیار به پادشاهی خدا راه یابیم." (اعمال ۱۶: ۲۲). بیابید بار دیگر واژه های او را بخوانیم و تعریفی را که در این فصل از پادشاهی یاد گرفتیم در آن جای گذاری کنیم: "باید با تحمل سختی های بسیار به حکمرانی شکوهمند خدا وارد شویم." به عبارت دیگر، ما بدون مقاومت، وارد حکمرانی در این زندگی و یک زندگی خارق العاده نخواهیم شد.

اگر جنگی وجود نداشته باشد، پیروزی ای هم وجود ندارد. اگر مخالفتی نباشد، زمینی جدید برای گرفتن نیست. پولس مدتی در این بخش دیدگاهی اشتباه داشت. عاملی از شیطان، خاری در جسم او نهاد، پولس سه بار نزد خداوند التماس کرد تا آن را از وی بردارد، اما خداوند به او پاسخ داد: "امّا مرا گفت: «فیض من تو را کافی است، زیرا قدرت من در ضعف به کمال میرسد.» پس با شادی هر چه بیشتر به ضعفهایم فخر خواهم کرد تا قدرت مسیح بر من ساکن شود." (دوم قرنتیان ۱۲: ۹) ضعف پولس ناتوایی جسماش در غلبه بر مخالفت و دشمنی شیطان بود. خدا به سادگی می گوید: "آیا درنیافته ای که خارق العاده بودن زمانی آغاز می شود، که توانایی انسان نمی تواند کاری از پیش ببرد؟ در آن هنگام است که فیض من توانایی انسان نمی تواند کاری از پیش ببرد؟ در آن هنگام است که فیض من توانایی انبان نمی تواند کاری از پیش ببرد؟ در آن هنگام است که فیض من توانایی انبان نمی تواند کاری از پیش ببرد؟ در آن هنگام است که فیض من تو باید از طریق فیض من بر آن غالب آیی و نابودش سازی!"

به محض آن که این موضوع تبدیل به حقیقتی برای پولس شد، او نوشت:

"امّا مرا گفت: «فیض من تو را کافی است، زیرا قدرت من در ضعف به کمال میرسد.» پس با شادی هر چه بیشتر به ضعفهایم فخر خواهم کرد تا قدرت مسیح بر من ساکن شود. از همینرو، در ضعفها، دشنامها، سختیها، آزارها و مشکلات، بهخاطر مسیح شادمانم، زیرا وقتی ناتوانم، آنگاه توانایم." (دوم قرنتیان ۱۲: ۹-۱۰)

چه تغییر نگرشی! او از "لطفا آن را از من برگیر" به "اکنون در این

ضدیت ها، شادم" وارد می شود. او قدرت فیض را کشف کرده بود!

به همین دلیل است که چند سال بعد پولس می نویسد: "کیست که ما را از محبت مسیح جدا سازد؟ سختی یا فشار یا آزار یا قحطی یا عریانی یا خطر یا شمشیر؟... به عکس، در همهٔ این امور ما برتر از پیروزمندانیم، به واسطهٔ او که ما را محبت کرد." (رومیان ۸: ۳۵، ۳۷) ما نه تنها پیروزمندانیم، بلکه برتر از پیروزمندانیم! به عبارت دیگر، همه ی ضدیت ها و سختی ها در چشم کسی که بر زندگی حکم می راند، فرصت است.

# سخن آخر

شما را با یک کلام هشداردهنده و یک نصیحت ترک می کنم. پولس به قرنتیان نوشت: "اگر قدرت نبوّت داشته باشم و بتوانم جملهٔ اسرار و معارف را درک کنم، و اگر چنان ایمانی داشته باشم که بتوانم کوهها را جابهجا کنم، امّا محبت نداشته باشم، هیچم." (اول قرنتیان ۱۳: ۲) اگر دریابیم که در فیض خدا کیستیم و چه قدرت عظیمی در ما ساکن است اما با محبت خالصانه برانگیخته نشویم، نه تنها برای خود خوب نیستیم که برای دیگرانی هم که بر آن ها تاثیر می گذاریم، خوب نیستیم.

عیسا با این دل سوزی و مهر برانگیخته شده بود. این نیرو پیش برنده ی پشت ایمان و فیض او بود. از شما می خواهم کلماتی را که به دل سوزی، مهر و شفقت ربط دارند، در اناجیل جست و جو کنید و ببینید چند بار انگیزه ی عیسا بوده اند. به ما گفته شده: " زیرا در مسیح عیسی نه ختنه اهمیّتی دارد نه ختنه ناشدگی، بلکه مهم ایمانی است که از راه محبت عمل میکند." (غلاطیان ۱۰ ) پولس در این نامه به مختونی و یا نامختونی اشاره می کند، یا به عبارتی بر زندگی زیر شریعت یا زندگی در روح. می توان این آیه را این طور نیز نقل کرد:

"زيرا در عيساى مسيح، اگر محبت نداشته باشيم نه عادى بودن سودى دارد، نه خارق العاده بودن، اما آنچه بى نهايت سودمند است،ايمانى است كه از راه محبت عمل مى كند."

تلاش برای انجام کارهای خدا بر اساس توانایی هایمان، حماقت محض

است، چراکه کتاب مقدس آن را کاملا آشکار ساخته است. اما چند نفر تلاش می کنند با نیروی انسانی و جدا از ایمان، خدا را خشنود سازند؟

از طرف دیگر اگر تمام مکاشفاتی را که در طی سفرمان داشتیم به کار بندیم و تلاش کنیم به شکلی خارق العاده اما جدا از محبت زندگی کنیم، به همان اندازه احمقانه است. با این وجود، زندگی در توانایی فیض، از طریق ایمان، و برانگیخته با محبت و دلسوزی، در چشم خدا و انسان بسیار سودمند است. باشد که شما یکی از افراد خارق العاده در نسلمان باشید! لازم است که برخیزید، بدرخشید و حکومت پادشاهی و شکوهمند و پرجلال او را آشکار سازید.

"بر او که قادر است شما را از لغزش محفوظ نگاه دارد و بیعیب و با شادی عظیم در حضور پرجلال خود حاضر سازد، بر آن خدای یکتا و نجات دهندهٔ ما، به واسطهٔ عیسی مسیح، خداوند ما، از ازل، حال، و تا ابد، جلال و شکوه و توانایی و قدرت بادا آمین. " (یهودا ۲۶–۲۰)



#### تاملاتي براي سفري خارق العاده

این بیان را در نظر بگیرید: "مردان و زنان خداجوی تعیین شده اند تا اراده ی خدا را بر زمین به انجام رسانند، چه آن را انجام دهند، چه انجام ندهند". نمونه های از این موارد را ذکر کنید.

اکنون در چه بخش هایی از زندگی تان می خواهید "از طریق مسیح بر زندگی حکم برانید"؟

چه چیزهایی شما را از خارق العاده بودن بازداشته اند؟ در چه راه هایی در حال ورود به یک زندگی خارق العاده هستید؟

# پيوست

### دعا برای ورود به یک زندگی خارق العاده

چه طور می توان یک زندگی خارق العاده را آغاز نمود؟ نخست و مهم تر از همه این است که شما قرار نیست کاری انجام دهید، عیسای مسیح همه کار را برای شما انجام داده. او -کسی که کاملا بی گناه بود- زندگی شاهانه ی خود را برای شما داد تا شما را به خالق مان، یعنی پدر آسمانی باز گرداند. مرگ او بر صلیب تنها بهایی است که شما را قادر می سازد حیات جاودان را خریداری نمایید.

جنسیت، سن، طبقه ی اجتماعی، نژاد، گذشته، مذهب یا هر چیز مطلوب و نامطلوب دیگری در چشم خدا اهمیت ندارند؛ شما واجد شرایط هستید تا فرزند خدا شوید. او مشتاق و چشم انتظار شماست تا وارد خانواده ی او شوید. این اتفاق خیلی ساده می افتد، کافی است زندگی گناه آلود مستقل از او را انکار کرده و زندگی خود را به خداوندی عیسای مسیح تسلیم نمایید. به محض انجام آن، حقیقتا از نو مولود می شوید و دیگر برده ی تاریکی نیستید. شما به عنوان پسر یا دختر تازه ی خدا متولد می شوید. کلام می گوید:

"که اگر به زبان خود اعتراف کنی «عیسا خداوند است» و در بل خود ایمان داشته باشی که خدا او را از مربگان برخیزانید، نجات خواهی یافت. زیرا در دل است که شخص ایمان می آورد و پارسا شمرده می شود، و با زبان است که اعتراف می کند و نجات م ییابد." (رومیان ۱۰: ۱۰-۱۰)

بنابراین اگر باور دارید که عیسای مسیح برای شما مرد و می خواهید زندگی خودرا به او بسپرید و دیگر برای خود زندگی نکنید، با قلبی خالص و بی ریا این دعا را بخوانید و آن گاه فرزند خدا خواهید شد:

"خداوندا که در آسمانی، من می دانم که یک گناهکارم و از معیار و الگوی پارسایی تو بسیار دورم، من شایسته ام تا ابد برای گناهم داوری شوم. سپاسگزارت هستم که مرا در این وضعیت رها نکردی، زیرا باور دارم که تو عیسای مسیح، پسر یگانه ی محبوب خود را فرستادی؛ اویی که از مریم باکره متولد شد تا برای من بمیرد و داوری مرا در صلیب بر خود گیرد. من باور دارم که او در روز سوم از مردگان قیام فرمود و اکنون به عنوان خداوند و منجی من در دست راست تو نشسته است. پس در این روز بوز و کیسای مسیح میسارم.

عیسا، اعتراف می کنم که تو خداوند و پادشاه منی. از طریق روحت به زندگی من وارد شو و مرا به فرزند خدا تبدیل نما. من تاریکیای را که زمانی بر خود گرفته بودم، رد می کنم و از امروز به بعد دیگر نه برای خود که برای تو زندگی می کنم؛ تویی که خودت را برای من دادی تا من تا به ابد زندگی کنم. سپاسگزارت هستم خداوندا؛ زندگی من اکنون کاملا در دستهای توست. و بر طبق کلامت، دیگر شرمسار نخواهم شد. در نام عیسا دعا می کنم، آمین!"

اکنون نجات یافته اید، شما فرزند خدا هستید! تمام آسمان در این لحظه ی مهم با شما شادی می کنند. به خانواده خوش آمدید! ترجیح داده ام سه مرحله ی سودمند را بلافاصله به شما پیشنهاد نمایم:

۱. آنچه را که انجام داده اید، با کسی که پیش تر ایمان دار بوده، در میان بگذارید. کتاب مقدس می گوید که یکی از راههای شکست دادن تاریکی، شهادت دادن است (مکاشفه ۱۲: ۱۱ را بخوانید). شما را دعوت می کنم تا با مینستری ما در سایت www. Messengerinternational.org ارتباط داشته باشید. ما مشتاقیم که از شما بشنویم.

۲. به کلیسای خوبی که کلام خدا را تعلیم می دهند، بپیوندید. عضو شوید و خود را در آن سهیم سازید. پدران و مادران، فرزندان خود را در روزی

که آن ها را به دنیا می آورند، در خیابان نمی گذارند و نمی گویند: "زندگی کن!" شما اکنون در مسیح نوزاد هستید؛ خدا که پدر شماست، خانواده ای برای شما تدارک دیده تا به رشد شما کمک کنند. این خانواده، کلیسای محلی عهد جدید نامیده می شود.

۳. تعمید بگیرید  $M_i$  هر چند فرزند خدا هستید، اما تعمید یک اعلام عمومی به دنیای روحانی و مادی است، مبنی بر این که شما زندگی خود را از طریق عیسای مسیح به خداوند سپرده اید. در ضمن یک نوع عمل اطاعت است، زیرا عیسا گفته که ایمان داران تازه باید تعمید بگیرند: "پس بروید و همهٔ قومها را شاگرد سازید و ایشان را به نام پدر، پسر و روح القدس تعمید دهید" (متا  $M_i$   $M_i$   $M_i$   $M_i$   $M_i$   $M_i$   $M_i$ 

آرزو می کنم در زندگی تازه تان در مسیح، بهترین باشید. مینستری ما برای شما پیوسته دعا خواهد کرد. به آغاز یک زندگی خارق العاده خوش آمدید!

۱ با توجه به شرایط کنونی شاید موارد پیشنهادی نویسنده در حاضر برای بسیاری ممکن نباشد.
 شما می توانید با مطالعه ی کلام و کتاب های مناسب و مشارکت با ایمانداران دیگر و دعا و وفادار ماندن به خداوند هر چه بیشتر در ایمانتان رشد کنید. خدای ما امین است و شما را تنها نخواهد گذاشت.

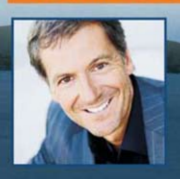
# به میل باطنی خود برای فراتر رفتن از هنجارها و معیارهای عادی پاسخ مثبت بدهید.

آیا ما خواهان دیدن خارق العاده ها، تجربه های شگفت انگیز و کارهای خارق العاده نيستيم؟ با اين وجود اغلب ما در اندازه ي متوسط خود ظاهر می شویم. در حالی که عظمت در دستان ماست!

چرا به سمت داستان های پیروزی های قهرمانان بر شرایطی که ناممکن می نماید، کشیده می شویم؟! در شیفتگی ما نسبت به فیلم های حادثه ای، ابرقهرمانان و كارهاى شگفت انگيز انسان چه چيز نهفته است؟ آيا جز اين است که میلی ذاتی و باطنی برای انجام کارهای بزرگ تر و عظیم تر در زندگی مان، وجود دارد؟! شاید اشتیاق ما به گریختن و رها شدن در واقع ميلي خدادادي است براي رسيدن به خارق العاده ها.

جان بيور، نشان مي دهد كه چگونه همه ي ما "خواستار بيش تر" هستيم، و چگونه به شکلی خارق العاده آفریده شده و مقصد ما، زندگی ای است که به هیچ رو عادی نمی باشد. این کتاب، نقشه ی راه سفر تغییر شکل شماست. شما برای زندگی ای آفریده شده اید که بسیار فراتر از معانی معمول موفقیت و کمال است.

# آیا زمان آن فرانر سیده که به دنبال زندگی خارق العاده باشید؟



جان بیور، فردی است شهره به شجاعت، جسارت و اشتیاق! او حقایقی سازش ناپذیر را از طریق برنامه های آموزشي و كتاب هاي پرفروش خود مانند: "دام شيطان، نزدیک شوید، برانگیخته با ابدیت" عرضه داشته که اکنون در بیش از شصت زبان در دسترس است. او سخنرانی بین المللی است و مجری برنامه ی تلویزیونی "پیام آور" می باشد که از طریق ماهواره به سراسر جهان ارسال میشود. جان و همسرش - لیزا، که او نیز نویسنده و سخنرانی سرشناس است، به همراه خانواده شان در کلرادو- اسپرینکز زندگی می کنند.

Additional resources in Farsi are available for free download at: www.CloudLibrary.org

Messenger www.messengerintl.org





